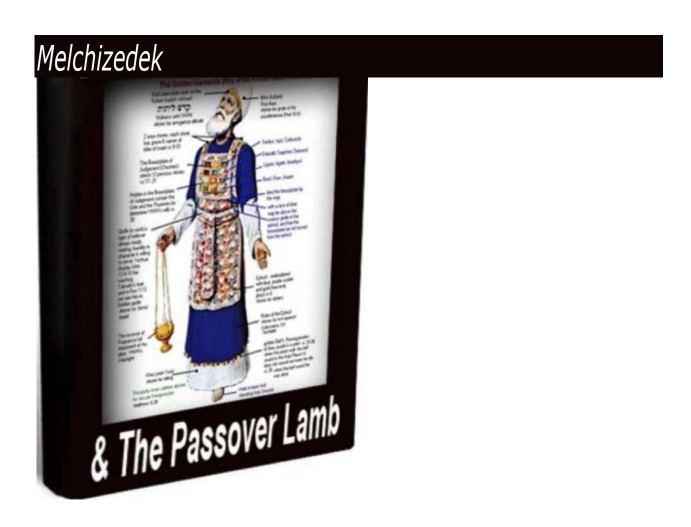
## Melquisedec y El cordero pascual de Dios La serie revelación original





Rav Shaúl Autor de www <u>s</u>abbathcovenant <u>c</u>om y www <u>r</u>avshaul <u>o</u>rg y www <u>za</u>dokpriesthood <u>o</u>rg y www YahushaicGOvenant org

#### Tabla de contenido

|           | . /    | _ |
|-----------|--------|---|
| Introd    | ucción |   |
| III U U U | uccion |   |

**Capítulo 1** - El Sacerdocio de Zadok y la Dinastía Real Davidiana... 9

- Introducción... 9
- Descripción general del sacerdocio de Zadok... 10
- La Expectativa Mesiánica en el momento del nacimiento de Yahusha... 13
- La Línea Real y Sacerdotal de Miriam ■■■
- La herencia zadokita de Miriam ... 15
- Los matrimonios concertados de las 3 hijas del Sumo Sacerdote Yahusha III... 16
- JoAnna y Hanna elegibles por ley para dar a luz Príncipes/Princesas... 17
- Eli el padre de Miriam y abuelo de Yahusha... 18
- La infancia de la princesa Miriam... 18
- •Hijas de Jerusalén... 18
- Por qué Caifás quiso matar a Yahusha... 20
- Linaje de Yahusha a la Casa de Sadoc... 21
- Linaje de Miriam por parte de su padre... 22
- El nombre "Yahusha" un tema entre los nombres del Sumo Sacerdote de Israel... 22
- . Príncipe Mattathias y Princesa Alexandra II Los abuelos paternos del

Doncella, Miriam la madre de Yahusha...22

Resumen... 23

Capítulo 2 - Melquisedec - El gobernante Sadoc... 24

- Introducción... 24
- ¿Era Melquisedec en Génesis un "Cristo" preencarnado? ... 24
- Los Nacimientos Profetizados y Milagrosos de Dos

Sumos Sacerdotes de La Casa de Zadok... 27

- Ambos nacieron nacimientos milagrosos... 29
- Tanto Juan como Yahusha tenían que perfeccionarse y aprender la obediencia a través del sufrimiento... 32

**Capítulo 3** - Profecía de Yahusha el Sumo Sacerdote... 34

- Introducción... 34
- Profecía de Yahusha Sumo Sacerdote, Renuevo y Juez Eterno en

Zacarías Capítulo 3... 34

Capítulo 4 - ¿Mikveh o Bautismo? ... 40

- Introducción... 40
- El rol del Sumo Sacerdote Juan y los Nazarenos (verdaderos hijos de YHVH)... 42
- Juan el Gran Nazareno El Maestro de Justicia...
- Yahusha el Nazareno seguidor de Juan... 44
- El Apóstol Pablo Líder de los Nazarenos, seguidor de Yahusha...
- Los requisitos justos y el significado de la Mikveh...
- La enseñanza del Apóstol Pablo sobre la Mikve de Yahusha como "elemental"... 46
- Pablo sabía que Yahusha era descendiente por sangre del Orden Sacerdotal de Sadoc ser el Sumo Sacerdote Justo "Melquisedec"... 48
- El Perfecto Sumo Sacerdote Melquisedec... 49
- Pablo sabía que Transferir el Sacerdocio y la Ley a Melquisedec había ocurrió en el desierto con Juan en la Mikveh de Yahusha... 50

- Pablo sabía que no era La Ley clavada en la cruz, sino sólo los decretos dentro iél! ... 50
- La Ley del Pecado y la Muerte vs. La Ley del Espíritu de Vida... 52
- . Mikveh para limpiar ritualmente... 53
- El justo requisito de limpieza ritual antes de construir el Templo de

YHVH... 55

- Yahusha, el Agua Viva La Fiesta de Sucot... 55
- Algunos comentarios sobre el "Bautismo cristiano"...
- Resumen... 56

Capítulo 5 - Cordero Pascual y Sacrificios Diarios... 57

- . Introducción... 57
- ¿Yahusha tenía necesidad de sacrificios por el pecado... 57
- ¿Pudo Yahusha haber pecado durante su vida y ser calificado como La Pascua?

¿Cordero? ... 60

- ¿Hay evidencia de que la conciencia de Yahusha lo convenció ... 62
- Pero... ila Biblia afirma que Yahusha no tenía pecado!... 62
- Sacrificios Diarios de Oblación y el Sumo Sacerdote
   Yahusha... 64

Capítulo 6 - Conclusión... 66

## Introducción

Yahusha el Gobernante Sadoc...
"Melquisedec" quien ofreció el sacrificio final de la Pascua y dio muerte al pecado en el mundo!



## Introducción

En este libro voy a documentar completamente mis creencias acerca de Yahusha el Mesías y el apoyo bíblico para ellas. Que este libro sea la base de lo que creo, de lo que escribo y de lo que digo de ahora en adelante.

La Biblia declara que Yahusha existió por primera vez en su nacimiento humano de sus padres José (Yahseph) y María (Miriam). La prueba de que nació con la simiente de Yahseph es que murió como la muerte se transmite genéticamente a todos los hombres a través de la simiente del padre (Adán). La Biblia declara que Yahusha nació imperfecto, sin el conocimiento de YHVH. La Biblia además declara que Yahusha nació desobediente con su propia voluntad egoísta (como lo son todos los hombres) y tuvo que aprender a obedecer. La Biblia declara que Yahusha necesitaba arrepentirse del pecado y que su fe en YHVH vaciló a veces y estaba consumido por la culpa y muy triste. Me doy cuenta de que esto no es lo que nos han enseñado toda nuestra vida, pero es lo que declara la Biblia.

En este libro, voy a explorar cómo Yahusha, como Melquisedec y el Cordero Pascual, quitó el pecado introducido en el mundo por Adán siendo simplemente "plenamente humano en todos los sentidos". Explicaré el significado de la Torá en la vida de Yahusha en su aplicación al Cordero Pascual, el Mesías humano y el Sumo Sacerdote Eterno. El objetivo de este libro es comprender verdaderamente las profundidades del sacrificio y la sangre de Yahusha el Mesías.

Presentaré el verdadero linaje de Miriam (María) como Princesa de Israel e Hija de Jerusalén. Presentaré a Yahseph (José) como Príncipe de Israel y León de Judá.

Explicando cómo el linaje de Yahusha fue cuidadosamente cultivado para producir a Melquisedec el Zadok Gobernante.

Intentaré liberarme del contexto de "YHVH tuvo que morir" en la

forma del segundo miembro de La Trinidad llamado "Jesús". Darse cuenta de esto es lo que a todos se nos ha enseñado como El Plan de Salvación. Explicaré por qué el sacrificio que liberó a la humanidad de La Ley del Pecado y la Muerte... tuvo que venir por la sangre de\_un Mesías humano y Sumo Sacerdote, no por la muerte de Dios. La humanidad de <u>Yahusha es import</u>ante para cumplir con la Torá, los Profetas y el Plan de Salvación tal como YHVH lo ha dispuesto. Si Yahusha fue algo más que un hombre, entonces el Plan de Salvación no se cumplió.

Explicaré cómo La Ley del Pecado y la Muerte es La Ley con decretos activos contra nosotros. La Ley del Espíritu que conduce a la Vida es La Ley con aquellos decretos cubiertos por la sangre del Cordero Pascual que nos restaura a la perfecta obediencia y herederos de la promesa de la Vida Eterna.

Este libro explorará el significado detrás del bautismo de Yahusha y explicará por qué es fundamental para el Plan de YHVH. Ese Plan es comprar la salvación de Sus Elegidos de la maldición de muerte impuesta por los decretos en La Ley. Este Plan de Salvación está expresamente establecido en la profecía desde Génesis hasta Apocalipsis. Se nos da en los ejemplos físicos del sacerdocio, los sacrificios y se detalla en "ensayos" o metáforas físicas que se encuentran en La Torá.

La Torá es el fundamento de la afirmación de Yahusha de ser el Mesías, por lo tanto, estableceremos que está "viva y activa" hoy. La Torá define su papel como Melquisedec y establece su derecho a gobernar a través de líneas de sangre. Todas las profecías y ensayos en La Torá y los Profetas fueron diseñados para señalar al Mesías y continúan hasta el día de hoy para ayudarnos a comprender su papel. La Torá explica explícitamente su papel en la Tierra para quitar el pecado del mundo que nos tiene a todos como rehenes de la muerte. Yahusha literalmente dio muerte al "pecado" literalmente muriendo sin pecado y por lo tanto derrotó a la muerte.

La muerte, la pena del pecado, no puede detener al que está "sin pecado". Entonces Yahusha pudo derrotar la maldición de la muerte pasada a la humanidad a través de la estructura genética que todos los hombres heredan de Adán. Quiero explorar lo que significa "sin mancha" o "sin pecado" y desde qué punto Yahusha fue considerado "sin pecado" por YHVH. Haremos y contestaremos las preguntas difíciles como: ¿Debe Yahusha haber vivido toda su vida sin pecado? ¿Hay alguna evidencia real en las Escrituras que nos ayude a determinar el estado de perfección de Yahusha versus el pecado en su ejecución en la Pascua?

Si somos verdaderamente "salvos por la fe en las promesas de YHVH", entonces todos deberíamos saber y entender cuáles son esas promesas. Debemos saber cómo YHVH las cumplió para traer nuestra salvación a través de Yahusha el Mesías. i La fe no es fe si lo que hemos puesto nuestra confianza no fue prometido por YHVH! Entonces, lo que afirmamos como "fe" es mejor que esté firmemente basado en una promesa hecha por YHVH o vamos a estar muy decepcionados.

Quiero ver los eventos en la vida de Yahusha a la luz de la Torá en este libro para que tengamos una comprensión completa de... "El Plan de Salvación" cumplido en él. Se nos dio una revelación completa de YHVH (La Biblia) por una razón y ninguna palabra ha sido "abolida". Ninguno de nosotros debería estar contento con la explicación simplista y totalmente falsa de que "YHVH vino a la Tierra como Jesús, murió por nosotros, y que la muerte solo tiene sentido porque YHVH murió por nosotros en la forma de "Jesús""... como si eso fuera el Plan de Salvación. YHVH no hizo tal promesa y la negó explícitamente.

#### Números 23:19

YHVH no es hombre, para que mienta (Yahusha era completamente humano Hebreos 2:17); ni hijo de hombre (Yahusha fue llamado hijo de hombre en el NT 87 veces), para que

se arrepintiera (Yahusha fue Mikveh'd (bautizado) por Juan para arrepentimiento).

No, esa explicación o "Plan de Salvación" inventado enseñado por el cristianismo no está en la Biblia en absoluto. No es lo que es revelado por YHVH como "El Plan de Salvación". YHVH prometió un Mesías humano que moriría como ofrenda por el pecado y nos dio todo lo que necesitábamos saber acerca de ese Mesías en El Cordero Pascual, el Ciclo de la Fiesta y el papel del Sumo Sacerdote.

Este libro se centra (como fue la vida de Yahusha) en el bautismo (Mikveh) de Yahusha cuando fue presentado al mundo por su primo Juan el Bautista con la audaz declaración en Juan 1:29: iMirad! iEl Cordero de Dios que quita el pecado del mundo!"

Es a partir de este punto que Yahusha es consagrado como Sumo Sacerdote en el Orden de Sadoc (literalmente restableciendo el Orden Sacerdotal de Sadoc y tomando el título de Melquisedec que significa Gobernante de Sadoc). También es en este punto que Yahusha se convierte en el Cordero Pascual de Dios y los pecados del mundo se colocan sobre sus hombros. Inmediatamente después de que los pecados del mundo fueran colocados sobre sus hombros, Yahusha huyó al desierto como "chivo expiatorio". Mostraré exactamente lo que sucedió después de 40 días/noches en el desierto cuando YHVH vino a rescatarlo.

Yahusha luego ofrecería el sacrificio final del Cordero Pascual como Melquisedec, acabando con el sustituto anual del Cordero por la vida del hijo primogénito. Él fue ese hijo primogénito y cumplió el "tipo y la sombra" de Abraham sacrificando a Isaac. El Cordero Pascual anual fue el sustituto de Isaac señalando el papel de Yahusha hasta "el día" que YHVH ofrecería a su propio hijo primogénito para cumplirlo y quitar el pecado de Su pueblo.

El punto central en la vida de Yahusha fue el día en que se convirtió en el Mesías, Sumo Sacerdote y Cordero Pascual. Así que explicaré cómo Juan, el Sumo Sacerdote legítimo, transfirió toda la autoridad del Sumo Sacerdote a Melquisedec en su bautismo. El viaje documentado de Yahusha como Mesías comienza aquí en su bautismo y termina un poco más de un año después en Pesaj cuando hace el sacrificio final como "un cordero sin mancha de aproximadamente un año" como se define en La Torá.

## Capítulo 1

El sacerdocio de Zadok y la Real dinastía davidiana

#### Introducción

En este capítulo vamos a explorar la autoridad que Yahusha encarnó para gobernar a todo Israel como Rey y Su<u>mo Sa</u>cerdote. La mayoría de nosotros siempre hemos asumido que las calificaciones de Yahusha se basan únicamente en la elección de YHVH. Al ser criados como "cristianos", se nos ha enseñado a creer que el Espíritu Santo implantó la semilla de YHVH en Miriam y ella dio a luz a "YHVH en la carne", quien luego se convirtió en un semidiós (mitad hombre / mitad Dios) como YHVH mismo, "desempeñó" el papel de "Mesías". Ambas "bases" para la afirmación de Yahusha de ser el Mesías simplemente no son ciertas. En este capítulo, vamos a establecer el reclamo de Yahusha como el Mesías basado únicamente en los estándares de la Torá por linaje <u>o líneas de s</u>angre.

Dado el énfasis que YHVH puso en el linaje requerido para ser Sumo Sacerdote descendiente de Aarón a través de la Casa de Sadoc y ser Rey descendiente del linaje de David; ¿No deberíamos haber esperado que Yahusha fuera una mezcla única de ambos linajes?

¿No deberíamos haber esperado:

1º una reunión única de linajes en un hombre que ocurrirá en el tiempo profetizado en la historia (según la profecía de las 70 semanas de Daniel) para producir el Mesías de Israel?

2º En ese caso, ¿acaso aquellos en Israel no sabrían esto y estarían cultivando activamente los linajes zadaokitas y davidianos?

3º ¿Y por qué Yahusha se llama Melquisedec? ¿Qué significa eso en realidad?

4º ¿Cuál es la verdadera razón por la que el rey Herodes mató a sus propios hijos en pánico por matar al venidero Rey de Israel?

5º Por último, ¿por qué el Sumo Sacerdote de Caifás estaba tan en contra de Yahusha si Yahusha ¿Fue realmente el Mesías como para buscar matar a Yahusha? ¿Por qué Caifás, como Sumo Sacerdote, no buscó a Yahusha para ungirlo Rey?

6º ¿Qué pasa con Miriam? ¿No debería haber sido una especie de "princesa de Israel" o realeza para dar a luz al Mesías?

7º ¿Qué hay de Yahseph? ¿No debería él también haber sido un joven "León de Judá", un Príncipe de Israel siendo un descendiente directo de David para haber engendrado al Mesías?

Quiero decir, dado el grado en el que tanto el sacerdocio como las líneas reales fueron tratados a la espera del Mesías venidero, nunca hubiera esperado que el Mesías naciera de dos "don nadies" completamente incompetentes que vivían en la oscuridad en Israel como somos llevados a icreer! Preferiría haber esperado encontrar que María (Miriam) era una princesa y José (Yahseph) era un joven "León de Judá" de la dinastía davidiana y que su matrimonio fue cuidadosamente "arreglado" para producir potencialmente al Mesías según el linaje de sangre.!

Descubriremos en este capítulo que Yahusha era de hecho la combinación única de ambos linajes uniéndose en el tiempo profetizado haciéndolo... Melquisedec o Gobernante Zadok.

"Melchi" significa gobernante o rey y Sadoc (zedek) significa sacerdote justo. Vamos a explorar el sacerdocio de Sadoc del cual desciende Yahusha y su herencia real a través de ambas líneas de sus padres Miriam y Yahseph. Vamos a llegar a un claro entendimiento de exactamente "quién" era Yahusha por medio de la sangre. Vamos a aprender qué derecho tiene Yahusha al trono de David y a afirmar ser El Eterno Sumo Sacerdote de Israel calificado para hacer el último Sacrificio de la Pascua.

En este capítulo vamos a investigar lo siguiente:

- Descripción general del sacerdocio de Sadoc
- La expectativa mesiánica en el momento del nacimiento de Yahusha
- Por qué el rey Herodes quería matar a Yahusha
- La línea real y sacerdotal de Miriam
- La herencia zadoquita de Miriam
- Los matrimonios arreglados de las 3 hijas del Sumo Sacerdote Yahusha III
- La elegibilidad de JoAnna y Hanna por ley para dar a luz Príncipes y Princesas
- Eli el padre de Miriam y Abuelo de Yahusha
- La niñez de la Princesa

#### Miriam

- Hijas de Jerusalén
- •"Por qué" Caifás quería matar a Yahusha
- El linaje de Yahusha a la Casa de Sadoc
- Miriam linaje por parte de su padre Eli
- Yahusha un tema entre los nombres del Sumo Sacerdote de Israel
- Príncipe Matatías y Princesa Alexandra II Los abuelos paternos de los Doncella, Miriam la madre de Yahusha

Cuando terminemos, tendremos una "visión" totalmente nueva del hombre que fue el Mesías y por qué fue ejecutado.

### Descripción general del sacerdocio de Zadok

Antes de investigar la herencia del Mesías y su linaje proveniente de la Casa de Sadoc (el Sumo Sacerdote del Rey David), primero debemos tener un conocimiento básico del sacerdocio que se estableció en Sadoc.

Zadok (en hebreo: Tzadok, que significa "Justo") era un sacerdote descendiente de Eleazar, hijo de Aarón, que es la línea ungida de

la que deben descender todos los Sumos Sacerdotes. El sumo sacerdote Sadoc ayudó al rey David durante la revuelta de su hijo Absalón y fue fundamental para llevar al rey Salomón al trono. Después de que Salomón construyó el Primer Templo en Jerusalén, Sadoc fue el primer Sumo Sacerdote en servir en el Templo de Salomón. Los de la línea de Sadoc se llaman Zadokitas o Sacerdotes de Sadoc y son los únicos calificados para servir en el cargo de Sumo Sacerdote sobre Israel. Esto es de suma importancia porque si Yahusha iba a ser El Eterno Sumo Sacerdote, si Yahusha iba a estar calificado para ofrecer el sacrificio final del Cordero Pascual... iél debe haber sido de la Casa de Sadoc! Si no lo fue, no es... El Mesías.

El sacerdocio de Sadoc se estableció en la época en que el rey David luchó contra la revuelta de su hijo Absalón. Sadoc era un sumo sacerdote levita que descendía de Aarón a través de Eleazar. Solo los descendientes de Aarón a través de Eleazar podían ser Sumos Sacerdotes. Toda la tribu de Leví eran Sacerdotes del Templo, no todos podían ser Sumos Sacerdotes. Como indican los Rollos del Mar Muerto, los zadokitas debían "ser como uno en seguir la Ley y (compartir) la riqueza y reconciliar (basado en) la boca de los hijos de Sadoc, los guardadores del pacto". Puede obtener más información sobre la línea de sacerdotes que descienden de Zadok aquí: http://en.wikipedia.org/wiki/Zadok La Biblia hebrea registra cómo antes de su muerte, Aarón estuvo acompañado por su hermano Moisés y sus hijos Eleazar e Itamar. Al entrar en la cueva donde iba a morir, Aarón vio a su hermano Moisés vestir a su hijo mayor Eleazer con las vestiduras del sumo sacerdote. Moisés ungió a Eleazar, sucesor de Aarón, como Sumo Sacerdote de Israel. Los comentarios judíos sobre la Biblia dicen que esta ceremonia de iniciación sirvió como catalizador para la estipulación de que todos los futuros candidatos al sumo sacerdocio sean descendientes patrilineales de Eleazar, el hijo mayor de Aarón, y no de Itamar, el hijo menor. Esta es la línea que <u>flu</u>ye a través de Sadoc, el Sumo Sacerdote que sirvió a David y Salomón. Este es el linaje de sangre que fluyó por las venas tanto de Juan el Bautista como de Yahusha el Mesías.

Sadoc era descendiente patrilineal de Eleazar, hijo de Aarón, el sumo sacerdote. (2 Samuel 8:17; 1 Crónicas 24:3). El linaje de Sadoc se presenta en la genealogía de Ezra (su descendiente) como de novena generación y descendencia patrilineal directa de Phineas, hijo de Eleazar; Esdras 7:1, véase 1 Crónicas 5:30 donde se le coloca noveno en la descendencia de Phineas.

#### Esdras 7:1-4

...Sadok, hijo de Ahitob, hijo de Amarías, hijo de Azarias, hijo de Mirayot, hijo de Zeraquias, hijo de Uzzi, hijo de Bukki, hijo de Avishua, hijo de Phineas

Del mismo modo, la Biblia hebrea relata cómo, en el momento en que Phineas, hijo de Eleazar, apaciguó La ira de Dios, mereció la bendición divina de Dios:

#### Libro de Números 25:13

Fineas hijo de Eleazar hijo de Aarón el sacerdote. He aquí, yo le doy mi pacto de paz, y seré suyo, y su descendencia después de él, (a) pacto de sacerdocio perpetuo a cambio de su celo por su Dios, y él expió por los hijos de Israel

Núm 25:13 y tendrá él, y su descendencia después de él, el pacto del sacerdocio perpetuo, por cuanto tuvo celo por su Dios e hizo expiación por los hijos de Israel.

Esto es extremadamente importante al rastrear el derecho de Yahusha a ser el Eterno Sumo Sacerdote. Yahusha debe haber venido del linaje de Sadoc que es el linaje de Sumo Sacerdote preparado para él y al cual se le encomienda el "Pacto de Paz, Pacto de Sumo Sacerdote Eterno, y el derecho de expiar el pecado" como se define en Números 25: 13 arriba. Si no se puede probar que Yahusha es un Sumo Sacerdote zadokita, entonces no puede mediar en el "Nuevo Pacto de Paz", no puede servir como Sumo Sacerdote Eterno, y no tiene autoridad para ser la ofrenda por el

pecado y expiar a la humanidad.

Es la convergencia del linaje de David a través de Salomón y la Casa de Sadoc lo que resultó en el "Gobernante Sadoc" o Melquisedec.

Al mirar hacia atrás en la historia de los Sumos Sacerdotes de Zadok, encontramos:

- El Sumo Sacerdote del Rey David y el Rey Salomón fue Sadoc
- El primer Sumo Sacerdote en el Templo de Salomón fue Sadoc
- El último Sumo Sacerdote en servir en el Templo de Salomón fue Jehozadak (Yahweh Sadoc)
- El primer Sumo Sacerdote en el Templo de Herodes fue Yahusha III de La Casa de Zadok
- El Sumo Sacerdote en el momento en que nació Yahusha era Yahusha ben Sie o Yahusha V de La <u>casa de Zadok</u>
- El Eterno Sumo Sacerdote Yahusha el Mesías es de La Casa de Sadoc

¿Estamos empezando a ver un "patrón" aquí? Desde el momento del nacimiento de Yahusha en adelante, el Sumo Sacerdocio de Israel se vuelve totalmente corrupto. Después de la muerte de Yahusha III a manos de Herodes, YHVH eligió y ungió como Sumo Sacerdote a Juan el Bautista, el primer heredero varón del Sumo Sacerdote Yahusha III. Juan luego ungió a Yahusha el Mesías como el Eterno Sumo Sacerdote, el próximo heredero después de Juan de Yahusha III.

A partir de ese momento, el Sumo Sacerdote del Templo fue literalmente comprado en Roma por aspirantes a Sumos Sacerdotes y luego, en última instancia, los Sumos Sacerdotes ni siquiera fueron elegidos por su linaje sino por sorteo. En el año 70 d. C., el Templo de Herodes se corrompió por completo y el Sumo Sacerdote Phannias ben Samuel que servía en ese momento ni

siquiera era del linaje de Levi. mucho menos de Aarón y Sadoc. Cuando te das cuenta de lo corrupto que se había vuelto ese templo, la pregunta no es "¿cómo pudo YHVH permitir sus destrucciones?" sino "¿por qué tomó tanto tiempo?" Vemos en la Historia Judía el estado del Sacerdocio en el momento en que el Templo fue destruido.

Phannias ben Samuel (en hebreo: פנחס בן שמואל sino Pinhas ben Shamuel) (c. 70 EC) fue el último sumo sacerdote judío. No provenía de una familia sacerdotal, sino que era un celóte y líder de las fuerzas revolucionarias. Murió durante la destrucción del Templo de Herodes en el año 70 EC.

Para ver hasta dónde se extendía su poder, los zelotes... se comprometía a disponer del sumo sacerdocio echándolo a suertes, mientras que, como ya hemos dicho, debía descender por sucesión en una familia. El pretexto que hicieron para este extraño intento era una práctica antigua, mientras decían que en la antigüedad se determinaba por sorteo; pero en verdad, no fue más que una disolución de una ley innegable, y un artificio astuto para apoderarse del gobierno, derivado de aquellos que se atrevieron a nombrar gobernadores a su antojo. Entonces enviaron por una de las tribus pontificias, que se llama Eniachim, y echaron suertes cuál de ellos sería el sumo sacerdote. Por fortuna, la suerte cayó como para demostrar su iniquidad de la manera más clara, porque cayó sobre uno cuyo nombre era Fannias, el hijo de Samuel, de la aldea Aphtha. Era un hombre no sólo indigno del sumo sacerdocio, sino que no sabía bien lo que era el sumo sacerdocio, iqué simple rústico era! Sin embargo, llamaron a este hombre, sin su propio consentimiento, fuera del país, como si estuvieran representando una obra de teatro en el escenario, y lo adornaron con una falsificación; también le pusieron las vestiduras sagradas, y en cada ocasión le instruyeron lo que debía hacer.

La razón de la profanación total del Sumo Sacerdocio en Israel

después de que Yahusha asumió el cargo de Melquisedec es que se habló eternamente del papel Yahusha que fue el último Sumo Sacerdote verdadero. A partir de ese momento el sacerdocio se derrumbó y después de la destrucción del Templo en el 70 d.C., nunca ha vuelto a existir ya que ha sido traspuesto al Espíritu en el Pacto de Yahushaic. Este es uno de los temas de mi libro El Pacto Yahushaico.

# La Expectativa Mesiánica en el momento del nacimiento de Yahusha

Primero es importante entender el tiempo en que Yahusha nació en este mundo. La atmósfera que existía hace 2.000 años en Israel era de elevadas expectativas mesiánicas. Los judíos (Casa de Judá) habían sido liberados milagrosamente del cautiverio persa por el rey persa Ciro. Ciro dio la orden a los judíos (como estaba profetizado) de regresar a Jerusalén para reconstruir el Templo de YHVH en preparación para la venida del Mesías al llamado del profeta Daniel. iCiro no quería enfrentar el mismo destino de Nabucodonosor! El profeta Daniel incluso estableció el lugar, la hora y la forma del nacimiento del Mesías desde la fecha en que Ciro dio la orden de reconstruir Jerusalén y el Templo. Esa línea de tiempo había llegado a Israel para que naciera el Mesías y se predijo que sería en el momento del nacimiento de Yahusha. En pocas palabras: i El tiempo estaba cerca para la venida del Mesías y todos lo sabían! Tanto los que buscan al Mesías como los que buscan destruirlo.

Sabiendo todo esto, los zelotes judíos de derecha (fieles a la Torá) de la región norte de Galilea, los zelotes davidianos (aquellos que conservan la línea de David) y el Sumo Sacerdote Yahusha III (el heredero de la Casa de Sadoc) fueron todos cultivando cuidadosamente las líneas de sangre en\_preparación para el nacimiento del Mesías. El rey Herodes estaba al tanto de estos esfuerzos. Como resultado, se estaban acumulando tensiones entre estas facciones y el Rey Herodes porque este Mesías o Rey

de Israel venidero era una amenaza directa para el trono del Rey Herodes respaldado por los romanos.

El rey Herodes, en respuesta a este estado de urgencia elevado en Israel de la venida del Mesías, respondió ordenando la implementación total de sus "pogromos" diseñados para eliminar a todos los descendientes de la dinastía davidiana. Estos descendientes fueron llamados los "leones de Judá" y considerados Príncipes de Israel. Estos pogromos también se usaron para eliminar a los macabeos (que gobernaron Judea antes que Herodes), e incluso a la línea sacerdotal zadokita (sacerdotes zadok). Herodes NO se arriesgaba. Este fue un momento muy caótico en la historia de Israel, ya que los romanos habían derrotado a los persas y el favor de los judíos para vivir en la tierra con seguridad y reconstruir Jerusalén y el Templo se había desvanecido bajo el control romano. El Trono de Herodes era cualquier cosa menos segura.

Esta oposición mesiánica, davídica y macabea al rey Herodes en Israel es el contexto dentro del cual nació Yahusha. Ahora queda claro por qué el rey Herodes ordenó la ejecución de todos los niños varones menores de dos años. El tiempo estaba maduro para el Mesías y los linajes estaban siendo cultivados para traerlo al mundo. Herodes primero intentó matar selectivamente a los leones de Judá y a los sacerdotes zadoquitas, pero cuando descubrió que el Rey había nacido, entró en pánico y, desesperado, mató a TODOS los niños menores de dos años, independientemente de su línea de sangre... incluidos sus propios hijos.

Con este contexto histórico en mente, examinemos ahora el linaje de Yahusha el Mesías a través de la Princesa Miriam (María) y el Príncipe Yahseph (José). Los padres de Yahusha, quienes fueron los dos elegidos en un matrimonio arreglado para producir al Mesías de acuerdo con las líneas de sangre reales y sacerdotales.

## La línea real y sacerdotal de Miriam

Comencemos examinando el linaje de Miriam. ¿Era Miriam una

joven doncella desconocida que vivía en la oscuridad en Judea? ¿O era una princesa y se la consideraba realeza entre los que buscaban al Mesías y estaba bajo la custodia protectora de la ira de Herodes?

En la Biblia todo lo que queda del linaje de Yahusha es a través del padre de Miriam, Eli, en Lucas. Eso, sin embargo, es solo la mitad de su linaje a través de Miriam. ¿Qué pasa con el linaje de Yahusha a través de la madre de Miriam? Sabemos por leer mi tercer libro, Cristianismo: El Gran Engaño, el grado en que los romanos convirtieron a Yahusha, el rabino/sanador judío, en un dios romano pagano "Jesús" y eliminaron toda herencia judía de su vida. También sabemos por el Talmud los pasos extraordinarios tomados por el judaismo rabínico para desacreditar a Yahusha como el Mesías llegando incluso a cambiar su calendario en el año 358 dC para que el nacimiento de Yahusha no cumpliera la profecía de Daniel. Dados estos pasos dramáticos tomados durante 2000 años para ocultar la verdadera identidad de Yahusha, iparece que su linaje a través de la madre de Miriam de alguna manera se "perdió" en el camino también! Estamos a punto de descubrir por qué el linaje de Yahusha a través de la madre de Miriam estaba "fuera de lugar".

Si bien esta información crucial sobre el linaje de Yahusha a través de la madre de Miriam fue "eliminada" de nuestro conocimiento (aunque se guardó cuidadosamente como lo hace toda la realeza), podemos saber con certeza quién era la madre de Miriam y reconstruir su verdadero linaje. La Biblia registra que Miriam (la madre de Yahusha) se fue a vivir con su "pariente" Elizabeth mientras estaba embarazada. Elizabeth era la tía de Miriam, la hermana de la madre de Miriam, Hannah. Podemos regresar al registro histórico para descubrir que Isabel era una de las tres hijas del Sumo Sacerdote Yahusha III. Una de las hermanas de Elizabeth se llamaba Hanna, quien estaba casada en un matrimonio arreglado con Eli. Eli es el padre de Miriam, lo que la convierte en

"pariente o tía" de Elizabeth Miriam, tal como dice la Biblia. Hacer de Hanna su madre.

iSabiendo quién era la madre de Miriam podemos investigar históricamente TODA la sangre que corre por las venas de Yahusha el Mesías!

Miriam, la madre de Yahusha, y Ana, la abuela, eran de hecho consideradas realeza en Israel y ambos candidatos a dar a luz al Mesías ya que eran descendientes del Línea sacerdotal zadoquita y casada con leones de Judá o herederos de la dinastía davídica:

Miriam era la nieta del primer Sumo Sacerdote (Yahusha III) para servir en el Segundo Templo – Ella era la hija de Hannah (Anna) quien era la hija del Sumo Sacerdote Yahusha III. Yahusha III fue el primer Sumo Sacerdote en servir en el segundo Templo saliendo del cautiverio babilónico/ persa. Yahusha III era un Sumo Sacerdote en la línea de Sadoc o un Sumo Sacerdote Zadokita que iba a restablecer la Casa de Sadoc en el cargo de Sumo Sacerdote.

Miriam era hija de Heli, un príncipe davídico y asmoneo - Heli, como se le llama en la genealogía de Yahusha en la Biblia, también era conocido como Alejandro Helios (Heli) III en la historia. Eli era hijo de la futura reina macabea Alejandra II, que en ese momento era conocida por su nombre judío, Ester de Jerusalén. Heli, el apodo abreviado de Helios ("El Sol"), era descendiente de los reyes macabeos de Judea y un príncipe de la Casa de David, ya que su padre era Matthan ben Levi, un príncipe davidiano que se casó por primera vez en su juventud a la vivaz princesa real Isabel de Jerusalén. Heli fue ejecutado, en el mundo donde muchos aspirantes davidianos, como los "leones jóvenes de Judá", fueron eliminados por el cruel y tiránico Rey Herodes el Grande, ya que eran una amenaza para su trono.

Lo que nunca se nos enseña en la "Iglesia cristiana" es que Miriam

creció a la sombra de los sumos sacerdotes de Israel bajo custodia protectora tanto como realeza davídica como zadokita.

autoridad sacerdotal. Lejos de ser una joven doncella desconocida, iMiriam estaba siendo cuidadosamente nutrida como candidata potencial para dar a luz al Mesías! Supongo que se podría decir... i"todos los ojos estaban puestos en ella"!

La herencia zadokita de Miriam Yahusha III (el bisabuelo del Mesías) fue el Sumo Sacerdote en Jerusalén durante este caótico período herodiano entre los años 36 al 23 AEC. Yahusha III tuvo 3 hijas y ningún hijo.

Sumo Sacerdote Yahusha III, murió antes del nacimiento de su nieta (Miriam). Sin embargo, habiendo vivido cuando el rey Herodes había lanzado completamente sus pogromos (violentos ataques de turbas que finalmente cobraron su vida) contra los jóvenes leones de Judá, los macabeos y los sacerdotes zadoquitas, Yahusha III tuvo cuidado de asegurarse de que sus 3 hijas estuvieran debidamente casadas y luego puesto bajo custodia protectora a salvo del rey Herodes.

Las 3 hijas de Yahusha III Sumo Sacerdote de Israel fueron criadas cuidadosamente para que todas fueran madres o abuelas "potenciales" del Mesías venidero. Estas 3 hijas se llamaban Elizibeth (la madre de Juan el Bautista), Hannah (Anna... la abuela de Yahusha el Mesías), y JoAnna (Jane).

Un padre, <u>sin hijos, el Sum</u>o Sacerdote Yahusha III sabía que su linaje zadokita (la línea del sacerdocio de Sadoc de Aarón descendiente de Sadoc, el Sumo Sacerdote del rey David) se extinguiría a menos que sus tres hijas: JoAnna, Elizabeth y Hannah (la abuela de Yahusha) como herederas dinásticas de Sadoc fueron colocadas correctamente de acuerdo con la Torá con futuros esposos. Entonces, cuando eran niños muy pequeños, Yahusha III arregló sus matrimonios (una práctica común en ese momento).

Ana (la abuela de Yahusha) y sus dos hermanas quedaron huérfanas (por Herodes) e inicialmente y en secreto fueron puestas

bajo la custodia protectora de los zelotes en las regiones del norte de Galilea. Esto fue hecho por el Sumo Sacerdote Yahusha III antes de morir para asegurarse de que estuvieran a salvo de los pogromos de Herodes. Aquí, en el semillero del nacionalismo judío, estaban protegidos del rey Herodes por los nacionalistas de derecha y los zelotes davidianos que conspiraban para derrocar el trono de Herodes. Estos zelotes de derecha consideraban a estas mujeres jóvenes como realeza e instrumentales en la venida del Mesías para derrocar al rey Herodes. El rey Herodes era rey solo por el escudo protector del manto de poder romano y no tenía derecho al trono. Herodes fue instalado y protegido por primera vez por el triunviro romano Marco Antonio, y más tarde por Octavio, el futuro César Augusto. El nunca fue "ungido" por YHVH como Rey. Herodes sabía eso y sabía que el Rey profetizado vendría pronto.

Así que las 3 hijas del Sumo Sacerdote Yahusha III fueron "clave" para la venida del Mesías profetizado y consideradas realeza en su día. Los hijos de estas 3 hijas (incluido el príncipe Juan "el Bautista" y la princesa Miriam) también se consideraban realeza. Durante los próximos 30 años, la batalla entre el Rey/Sumo Sacerdote Yahusha elegido y el corrupto Rey Herodes y su Sumo Sacerdote elegido Caifás culminaría en la ejecución final de Yahusha el Mesías.

Continuemos nuestro viaje de regreso al linaje de Yahusha a través de Hanna, la madre de Miriam.

# Los matrimonios arreglados de las hijas del Sumo Sacerdote Yahusha III

Los futuros esposos de estas 3 herederas zadoquitas (3 hijas de Yahusha III) fueron elegidos cuidadosamente de acuerdo a su linaje. Fueron seleccionados entre los leones de Judá (descendientes del linaje real de David a través de Salomón) y hombres de destacado linaje sacerdotal de la Casa de Sadoc:

Ha<u>nna (la m</u>adre de Miriam) fue dada en matrimonio a un davidiano y Príncipe macabeo, Alejandro III Helios llamado Eli.

- Jo<u>Anna fue d</u>ada en matrimonio a un Davidian Nasi y Príncipe de Israel, Joachim.
- Isabel (la mad<u>re de Juan</u> el Bautista) fue dada en matrimonio a un célebre sacerdote, Zacarías, del curso de Abías.

NOTA: Isabel estaba comprometida para ser la esposa de un sacerdote de un destacado linaje sacerdotal de Sadoc y de la línea de Judá. Ya que Isabel era heredera de la casa Sadoc de su padre el Sumo Sacerdote Yahusha III y su esposo era de la Tribu de Leví, su hijo, el Príncipe Juan Bautista, sería elegible para convertirse en el Sumo Sacerdote y Rey de Israel haciéndolo un candidato potencial para Mesías. Sin embargo, era el papel de Juan convertirse en el Sumo Sacerdote escogido de YHVH y transferir los pecados del Cordero Pascual a Yahusha como el cumplimiento de Elias.

Esta es la razón por la que muchos judíos de esa época creían que Juan era el Mesías. Juan también era bien conocido entre los judíos que vivían en Israel y provenía de ascendencia real y un linaje cuidadosamente cultivado... mientras que se nos hace creer que Juan era un " chico salvaje que gritaba a todo pulmón" en medio de la nada y las masas simplemente suceden, para "salir a verlo", en realidad era muy conocido. Los judíos sabían que él era un Sumo Sacerdote por sangre y descendiente de la Dinastía Davidiana. Por eso salieron a verlo y oírlo. Juan estaba calificado por sangre en ambos lados del Sumo Sacerdote zadokita y descendencia real davidiana al igual que Yahusha el Mesías, su primo. Sospechaban que podría ser El Mesías.

El príncipe Juan Bautista (explicaré por qué se le consideraba príncipe por ley), sin embargo, sabía que no era el Mesías. De hecho, la Princesa Miriam (explicaré por qué ella también era considerada Princesa por ley) fue enviada a vivir con su tía Isabel (la madre de Juan) después de que el Ángel le dijera que su hijo era El Mesías.

Una vez más, mientras se nos hace creer que Yahseph (Joseph) "la

repudió en silencio" porque estaba avergonzado de que ella estuviera embarazada y no podía explicarlo. Eso no es en absoluto la verdad.

iYahseph la guardó en silencio con Isabel (que estaba bajo custodia protectora) para protegerla a ella y a su hijo del rey Herodes! Durante este tiempo, el Príncipe Juan fue informado íntimamente por su madre de que el bebé en el vientre de su prima Miriam era el Mesías profetizado por Decreto Angelical. Más tarde, Juan aprendería de su padre que su papel era allanar el camino para él como Sumo Sacerdote, guiarlo y, como profetizó, "enderezar su camino" como Elias. Más sobre esto más adelante. Sería el Príncipe Juan Bautista, nieto de Yahusha III el Sumo Sacerdote, quien sería el heredero del oficio de Sumo Sacerdote. Esto hizo que Juan fuera calificado de manera única (como el Sumo Sacerdote zadokita en la sucesión de Yahusha III) a Mikveh (consagrar) a Yahusha el Mesías como el próximo Sumo Sacerdote en sucesión. Yahusha fue el próximo heredero varón después de Juan de Yahusha III.

# JoAnna y Hanna elegibles por ley para dar a luz a Príncipes y Princesas

Me he estado refiriendo a Juan como Príncipe y a Miriam como Princesa... ¿por qué? Dije que eran considerados realeza en ese momento. Esto se debe a que JoAnna y Hannah (hijas del Sumo Sacerdote Yahusha III) estaban comprometidas con esposos de la Casa de David cuando eran niñas muy jóvenes. De acuerdo con la ley del primogenitor real, eran elegibles para ser madres de Príncipes y Princesas de la Casa de David. De acuerdo con el fallo del Gran Sanedrín en el 37 a. C., sus hijos también serían elegibles para sentarse en el trono de David como Rey de Israel. Si YHVH así lo deseaba, era posible que cualquiera de estas niñas pudiera ser bendecida para ser la madre del futuro mesías. iPor lo tanto, Miriam, la hija de Hannah, era una princesa en el linaje de la dinastía Davidiana por ley! Juan, hijo de Isabel, era príncipe por

ley. Pero eso no es todo. Mirian también era una princesa macabea por parte de su padre Eli, ya que Eli era un príncipe macabeo llamado Alejandro III Helios. La princesa Miriam estaba lejos de ser una campesina desconocida que vivía en Judea, era una princesa davidiana y macabea cuidadosamente preparada para dar a luz al Mesías y mantenida bajo la custodia protectora del Templo.

NOTA: Tenga en cuenta que solo la realeza mantuvo su linaje hasta la dinastía davidiana. Es así incluso hoy en día con la realeza, ya que cuidadosamente se cruzan, protegen y documentan su linaje. Debe notarse aquí que Yahusha estaba muy consciente de su linaje en ambos lados de su árbol genealógico porque siendo él mismo realeza, esto fue guardado cuidadosamente para él. Enseñó estos linajes reales a sus discípulos en Mateo y Lucas (probablemente más linajes en Marcos y Juan que estaban "perdidos"). Nuevamente, esto solo tiene sentido en el contexto de que Miriam y Yahseph son de ascendencia real. Si Miriam y Yahseph fueran simplemente judíos ordinarios desconocidos que vivían en la oscuridad en Israel, no habrían conocido su linaje hasta el rey David e incluso hasta Adán. Ellos no habrían sido calificados para traer al Mesías a este mundo.

Esto se vuelve extremadamente importante cuando Yahusha es acusado de blasfemia cuando dijo que era el hijo de Dios (Yahusha ben Yahweh). Yahusha explicó a los judíos acusadores que sus referencias a "hijo de Dios" se debían a que podía rastrear su linaje hasta Adán, que no tenía padres y se llamaba Adam ben Yahweh (Adán, el hijo de Dios). Dado que todos los descendientes masculinos eran considerados "hijos" de sus padres, abuelos, bisabuelos, etc., la afirmación de Yahusha de ser "hijo de Dios" era por linaje de sangre hasta Adán.

Cuando Yahusha explicó esto a sus acusadores, reconocieron esta realidad y aceptaron su afirmación. Solo para luego volver a presentar ese mismo cargo contra él. En ese momento Yahusha no vio la necesidad de seguir defendiéndose. Él era inocente de blasfemia y nunca se proclamó Dios sino el hijo de Dios a través de Adán y ya se lo había probado. Por eso Yahusha murió "inocente" del cargo de blasfemia. No porque, como enseña la Iglesia cristiana, fuera Dios; sino porque él no era Dios y nunca afirmó ser Dios. Su reclamo era el hijo de Dios a través de Adán.

## Eli el padre de Miriam y abuelo de Yahusha

El padre de Miriam fue Eli o Heli. Eli era hijo de la futura reina macabea Alejandra II, que en ese momento era conocida por su nombre judío, Ester de Jerusalén. Heli, el apodo abreviado de Helios ("El Sol"), era descendiente de los reyes macabeos de Judea y un príncipe de la Casa de David, ya que su padre era Matthan ben Levi, un príncipe davidiano que se casó por primera vez en su juventud con la vivaz princesa real Isabel de Jerusalén. Este linaje real pasó a Yahusha el Mesías.

### La infancia de la princesa Miriam

La princesa Miriam, la joven doncella, fue llamada "hija del dolor". El padre de Miriam, el príncipe Alejandro III Helios, fue ejecutado por el rey Herodes el Grande en una serie de persecuciones o pogromos contra los davidianos. Fue el intento de Herodes de eliminar a cualquier rival al trono de Judea. La muerte de Heli ocurrió (según el genealogista davidiano David Hughes) alrededor del año 15 a.c. La joven doncella Miriam fue puesta bajo custodia protectora junto con su madre Hannah (quien sirvió en el Templo hasta su muerte). Miriam fue colocada en la Orden de las Vírgenes del Templo hasta que fue elegible para el matrimonio alrededor del año de su bat Mitzvoth a la edad de 12-13 años.

En ese momento ella fue dada en matrimonio a un león de Judá o príncipe davidiano llamado Yahseph (José). La razón por la que Yahseph aceptó la explicación de Miriam de por qué estaba embarazada es porque... tenía perfecto sentido para él. Sabía que él y su joven prometida estaban siendo preparados para dar a luz al Mesías. También sabía que TODOS los principales actores en el Plan de YHVH nacieron nacimientos milagrosos: Juan el Bautista,

Sansón, Isaac y otros. Entonces, sabiendo todo esto, sería lógico para el joven Yahseph que, de hecho, él era el padre del Mesías elegido. Por eso envió a la princesa Miriam a vivir con su tía Isabel. Isabel ya vivía bajo la atenta mirada de la custodia protectora con su hijo, el príncipe Juan.

## Hijas de Jerusalén

Vemos varias referencias a estas mujeres mantenidas bajo la custodia protectora de EL TEMPLO. Ellas, como miembros de la realeza, eran conocidas como "Hijas de Jerusalén". Solo una vez que nos damos cuenta de quiénes eran estas mujeres (y su relación de sangre con Yahusha) podemos entender las declaraciones hechas por el Mesías. A continuación vemos a Yahusha hablando con sus tías (todas las Hijas reales de Jerusalén en custodia protectora son hijas del Sumo Sacerdote Yahusha III). Todas estas mujeres jugaron un papel importante en la vida de Yahusha, ya que literalmente ayudaron a criarlo como un niño:

Lucas 23:28

Yahusha se volvió y les dijo: "Hijas de Jerusalén, no lloréis por mí; llorad por vosotras mismas y por vuestros hijos.

Ahora tiene sentido. Sus tías y sus hijos también estaban en peligro.

También vemos que Yahusha fue llevado a ver a su abuela Hannah en el Templo (donde ella estaba bajo custodia protectora) cuando fue consagrado. A continuación, vemos que la verdadera identidad de Hannah como princesa zadokita e hija de Yahusha III había sido ocultada por EL TEMPLO para protegerla de la ira de Herodes. A continuación se la conoce como "la hija de Penuel". Después de la muerte del esposo de Hanna a manos de Herodes, Hannah regresó al servicio del Templo porque en realidad era hija del Sumo Sacerdote Yahusha III, no de Penuel, como veremos:

#### Lucas 2

36 Había también una profetisa, Ana, hija de Penuel, de la tribu de Aser (esta es su nueva identidad). Ella era muy vieja; ella había

vivido con su marido siete años después de su matrimonio (no un matrimonio largo), 37 y luego enviudó (por Herodes) hasta los ochenta y cuatro años. Ella nunca salía del templo (estaba bajo custodia protectora) sino que adoraba noche y día, ayunaba y oraba (por la vida de sus hijos y nietos que estaban siendo perseguidos por Herodes). 38 Acercándose a ellos en ese mismo momento, dio gracias a Dios y habló del niño (su nieto) a todos los que esperaban la redención de Jerusalén.

No sabemos lo que Hannah "habló sobre el niño", pero sin duda siendo su abuela e hija de Yahusha III, probablemente fue para testificar del linaje de Yahusha como Sumo Sacerdote Zadokita (ya que ese linaje estaba siendo cuidadosamente ocultado). La conversación probablemente fue algo asi como "mira, no soy la hija de Penuel sino Yahusha III, puesta bajo la custodia protectora del Templo. Este niño es mi heredero y heredero tanto de la Casa de Sadoc como de la Dinastía Davidiana. Él es la redención de Jerusalén".

Cuando era niña, Miriam fue llevada al templo con Hanna y vivió como niña protegida bajo la custodia del templo (una Hija de Jerusalén). Allí fue testigo presencial de la exaltación del ministerio divino de los sacerdotes en el Templo de Herodes. El proyecto de construcción para transformar este antiguo templo en el templo más glorioso de todo el Imperio Romano por parte de Herodes el Grande se inició justo antes del nacimiento de Miriam en el año 20 a.c. Esta construcción continuaría durante toda su vida.

Estos fueron los tiernos años impresionistas, donde fue testigo de los sumos sacerdotes transportados al trono del Todopoderoso en los hermosos y gloriosos rituales del templo que dominaban todos los sentidos del espectador. Si había una joven doncella judia que sabia y entendía la verdadera observancia halájica de cómo era la vida de la Torá, esa era la princesa Miriam. Rodeada de sacerdotes que hablaban hebreo, escuchando a las delegaciones internacionales que hablaban griego, que venían de naciones de

todo el mundo, y escuchando diariamente a los trabajadores de la construcción hablando en arameo y a los guardias romanos hablando en latín, la princesa Miriam sin duda absorbió y dominó la vida de un poli-lingüista. Ella sin duda pasó todo este conocimiento a su hijo Yahusha, quien estaba siendo preparado para convertirse en el Mesías. Aquí, en el monumento más impresionante de expresión religiosa, Herodes el Grande erigió su imagen de poder religioso, mientras el Templo de Herodes se elevaba como el templo con plataformas más grande de todo el Imperio Romano, todo bajo la atenta mirada de la Princesa Miriam. El dolor y la tristeza de una niña permanecerían con Miriam por el resto de su vida. Este dolor culminó cuando vio a su hijo primogénito, conducido a la "cruz" por látigos en el camino a su ejecución como principe real davidiano y heredero del Sumo Sacerdocio Zadokita de Israel. El procurador romano Poncio Pilato secuestró su responsabilidad y dio autoridad de facto a manos de la temida familia de sumos sacerdotes, Ananias y Caifás, de la Casa de Hanan, para la ejecución de Yahusha. Pero "¿porqué" el Sumo Sacerdote en Israel en ese momento guerría ejecutar al Mesías obvio en lugar de ungirlo Rey?

¿Por qué Caifás quería matar a Yahusha?

Aquí estaba Ananías, el sumo sacerdote de la Casa de Sadoc quien (aunque verdaderamente era de la familia autorizada de sumos sacerdotes pero no ungido por YHVH... esa unción fue para Juan el Bautista) se convirtió en un internacionalista helenístico que buscaba?. Compró con impunidad los derechos al cargo de sumo sacerdote del actual procurador romano. Esta "Casa de Ananías" era una familia de saduceos, que se había transformado por la obsesión monetaria de poder, codicia y control llamada "Becerro de Oro" y usó su riqueza para convertirse en los agitadores y motores de las fuerzas geopolíticas que movían a través de Jerusalén. Su riqueza la ganaron lavando dinero en El Templo y abusando del oficio de Sumo Sacerdote. Es por esto que el

verdadero Sumo Sacerdote Zadokita ungido por YHVH, Juan el Bautista, se rebeló contra la corrupción del Templo y sirvió a YHVH directamente "en el desierto". Juan no quería tener nada que ver con el sistema sacerdotal corrupto que existía en el Templo en ese momento. Muchos judíos también estaban muy conscientes de esto y siguieron la enseñanza y la autoridad de Juan. Incluyendo a Yahshúa.

El patriarca de la familia, Ananías, y su yerno sumo sacerdote, Caifás, eran conspiradores que buscaban destruir a Yahusha. Yahusha era el davidiano , que llevaba en sus genes la potente fusión de las líneas de sangre davidiana y zadokita (recuerde que Juan, el otro potencial genético, ya había sido ejecutado). Yahusha llevó el linaje potente del manto real como Sacerdote-Rey de Israel y el manto mesiánico como el Maschiach Yisra'el (Mesías de Israel) de la Casa de David. Era una amenaza directa para la Casa de Ananías.

La vida y ministerio de Yahusha inspiró el odio de la Casa de Ananías, pues solo Yahusha era capaz de derribar el poder y la autoridad de esta poderosa familia sumo sacerdotal que había convertido la sagrada Casa de YHVH (el Templo de Herodes) en una "cueva de ladrones". ". Así, el Patriarca Ananías y su yerno, el Sumo Sacerdote Caifás se convirtieron en la cabeza de los "judíos líderes" que instigaron, tramaron y conspiraron para cumplir su sueño de erradicar a este famoso Rabino de Galilea llamado Yahusha el Natsri (Nazareno que significa El Retoño) el descendiente real de David y el Sumo Sacerdote Sadokita Yahusha III.

En los evangelios, eran "los judíos" que buscaban destruir a Yahusha. Fue Yahusha HaNotzri (Yahusha el Nazareno o LA RAMA) quien había obtenido un gran número de seguidores en las colinas que rodean el Mar de Kinneret (Galilea). Este gran número de seguidores no fue un accidente, ya que el Príncipe Yahseph y la Princesa Miriam eran candidatos bien conocidos para ser los padres

del Mesías. La gente (buscando al Mesías) sabía que Yahusha era un Príncipe Real/Sumo Sacerdote ya que era hijo de un linaje muy cuidadosamente cultivado de Príncipe y Princesas y Sumo Sacerdote en la línea de Sadoc a Aarón.

Los judíos esperaban ansiosamente la llegada del Mesías y salieron en masa para escuchar hablar al Príncipe Yahusha, el Sumo Sacerdote, para ver si él era en realidad... El Mesías. iAnanías y Caifás sabían que <u>Yahusha</u> era el rabino que amenazó con traer su revolución espiritual a las puertas del templo! Y sabían que estaba calificado para ser el Gobernante Sadoc (Melquisedec). De hecho, eso es exactamente lo que hizo Yahusha. Como en el Bazar de Hanan, con un látigo en la mano, echó a los cambistas y casi derribó el poder de la Casa de Ananías/Caifás.

Aquí, en el templo llamado "Templo de Herodes" se estaba llevando a cabo la empresa de lavado de dinero más lucrativa del Imperio Romano de Oriente. Piensa en un cine hoy y cómo no puedes traer comida. Te ves obligado a comprar comida a precios exorbitantes. En ese día, cuando ibas al Templo a hacer una ofrenda, tenías que comprar los animales para ser sacrificados a los Sacerdotes del Templo a precios exorbitantes (no podías traer los tuyos). iNo recuerdo este estatuto en La Torá! La gente trabajaba y hacía negocios en un mundo multicultural en ese momento con muchas monedas. También tenías que "cambiar tu dinero" de una moneda a otra en El Templo para dar ofrendas a un tipo de cambio exorbitante. ¿Yo tampoco recuerdo haber leído ese requisito en La Torá? No, estas no eran actividades autorizadas para llevarse a cabo en El Templo.

Esta fue la fuente del poder financiero de Caifás y la VERDADERA razón detrás de su motivación para ejecutar a Yahusha. Yahusha no solo era el Sumo Sacerdote legítimo en la Orden de Sadoc, sino que amenazaba con derrocar el "dinero". Todos sabemos lo bien que pasa eso, cuando eres una amenaza para "el dinero" debes morir.

```
El linaje de Yahusha a la Casa de Sadoc
The House of Zadok
                                            HP = High Priest)
Simón I the Just (Tzaddik) (4i5t HP>
Onias II (42<sup>nd</sup> HP, d. 226 BCE)
(10th in descent from Seraiah, the last HP of Solomon's Temple) I
                                           ΙΙ
Simón II (43rd High Priest. d.198 BCE) Manasseh In descent from Eniachin, the
                                                     son of Seriah, the last HP of
(4ist High Priest) Judah
                                                       Solomon's Temple
                                                              Alcimus
Onias III Jason (Jesús) the Apostate Menelaus Lysimachus
(44°* High Priest) (45** High Priest)
                                           (Onias IV-46A HP) (46B
HP-killed by Jewish populous 171 BCE)
Onias V
(Deprived as the 47th HP by Lysias, Viceroy of Syrian King
Antiochus V Eupator, the 1<sup>5</sup>′ ruíer to depose a High Priest - Onias
Vemigrated to Egypt-159 BCE and started a new Jewish Temple at
Leontopolís, Egypt
Ι,
                                                          Ι
Anan ias (ExHed in Egypt)
Τ
Hananeel the Egyptian (Ananelus) — (reputed as One of the HPs
who sacrificed the Red Heifer) I
                                                          Ι
Boethus (56<sup>m</sup> HP-37 BCE)
                                     Theophilus
                                         III
                                    ΤT
                                                  ΤT
      Ananelus
                                Simón IV Joazar
              Phabet (Fabi)
                                                        Eleazar
                                     Kantheras Matthias I | i'60<sup>th</sup> HP-
                  Ш
                                      23-19 BC) (Twice 62<sup>n<1</sup> HP) (III,
      Yahshuam
                Eliam Ishmael Joseph 11 |
      (59<sup>ft</sup> HP-36-23 BCE)
                                     63<sup>rd</sup> HP) (Sie) (Simón VI, 72<sup>nd</sup>
                      (66th HP) ("Cabi"-78th HP)
                Joseph
       3 Daugtiters
```

#### **Yahusha**v

Ananus the High Priest (65<sup>th</sup> HP-6-15CE)

(64<sup>th</sup> HP-4 BCE)

Jane-> married Joachim

Elizabeth -> married Zechariah the Priest

# (H)anna -> married the Davidic Prince Heli (Prince Alexander III "Helios" 1

Yahusha HaMaschiach

Al mirar la genealogía anterior de Yahusha a través de Hanna, la madre de Miriam, vemos a Hananeel el egipcio, el padre de la famosa familia Boethus de siete hijos. Era el tatarabuelo de Miriam. Hananeel llegó a la historia judía como uno de los gigantes de los sacerdotes de la Casa de Sadoc. Hananeel tiene fama de ser uno de los Sumos Sacerdotes que sacrificó la vaca roja.

## El linaje de Miriam por parte de su padre

Al otro lado del árbol; El padre de Miriam (el príncipe Alejandro III aparentemente helenizado no estaba tan antiherodiano. Parece que el príncipe Heli tenía las mismas aspiraciones y esperanzas para "Israel" que el sumo sacerdote dentro del templo de Jerusalén. En la era en que los padres elegían al esposo de sus hijas, Heli encontró el favor del Sumo Sacerdote Yahusha III. El Sumo Sacerdote Yahusha III (el bisabuelo del Mesías Yahusha) era hijo de Fabi, el fundador de la Casa de Phabit, y nieto de Boethus. Yahusha III fue el sacerdote zadokita de Alejandría que el rey Herodes pidió en el 37 a.C. que regresara a Jerusalén para restaurar el reinado dinástico zadokita nuevamente sobre el oficio de sumo sacerdote. Las razones de Herodes eran más subliminales y siniestras, ya que eventualmente conspiró para eliminar a los Macabeos de ocupar cargos reales o sacerdotales en Jerusalén y eliminar su presencia por completo de Judea. Entonces Herodes mandó matar a Yahusha III.

Parece que el Príncipe Heli o su padre Mattathias ben Levi fueron

abordados por el Sumo Sacerdote Yahusha III para casarse con Hannah y asegurar la supervivencia del linaje sacerdotal de Zadok al unirlo con el linaje davidiano. Una combinación perfecta para producir MelchiZADOK (Zadok).

Sería de esta mezcla única de linajes reales que el Mesías Yahusha nacería, el nieto del Príncipe Eli y la Princesa Hannah y el heredero de Yahusha III y la Casa de Sadoc.

El príncipe Heli y la princesa Hannah dieron a luz a la princesa Miriam, que nació alrededor del año 20 al 19 a. C. Esta doncella judía, la princesa Miriam, era una princesa davidiana por parte de su padre y una heredera sacerdotisa zadokita por parte de su madre. Esta joven doncella era de supremo interés para la élite sacerdotal. Ella era la nieta del Sumo Sacerdote Yahusha III, quien aparentemente murió el año 23 AEC, ejecutado, según algunos eruditos, por sedición contra el trono de Herodes. Según todas las apariencias, Yahusha III, el sumo sacerdote, nunca conoció a su nieta, Miriam, ya que ella nació unos tres años después, entre el 20 y el 19 a.c.

### Yahusha un tema entre los nombres del Sumo Sacerdote de Israel

Debe notarse en este punto que mientras muchos han considerado que "Jesús" en latín (una mala traducción deliberada), "Yeshua" o más exactamente "Yahusha" en arameo era un nombre único en la sociedad judía; lo que sí sabemos es que el nombre Yahusha era un nombre bastante frecuente en la Judea del siglo I. El nombre se encuentra en los linajes del Rey David y en el linaje de los sumos sacerdotes de la Casa de Sadoc. Incluso el nombre del Prototipo Mesiánico y sucesor de Moisés, Josué (Yahusha) fue un presagio del "nombre de la venida Gobernante Sadoc "Melquisedec". El nombre de Yahusha era relativamente común como el nombre de los Sumos Sacerdotes de Israel en realidad. Había un total de cinco Sumos Sacerdotes que se llamaban Yahusha, parece que YHVH estaba tratando de decirnos algo del Eterno Sumo Sacerdote que

le serviría.

El príncipe Mattathias y la princesa Alexandra II - El paterno Abuelos de la Doncella, Miriam la madre de Yahusha

El padre de María, Heli o Alexander Helios III, como se le conoce en la historia, era un príncipe de David, cuyo padre, el príncipe Mattan o Mattathias, era renombrado, aunque solo fuera por sus matrimonios con tres mujeres notables en Judea. Su primera esposa fue Ester de Jerusalén, su segunda, Raquel de Arimatea, y su tercera esposa fue Salomé de Jerusalén, una princesa herodiana idumea, a quien llamaban "La Prosélita".

Su primera esposa, Ester de Jerusalén, se convirtió en la madre de Heli ben Mattat o el príncipe Alejandro Helios III (Eli). Eli se convirtió en el padre de la princesa Miriam, la madre de Yahusha. Ester de Jerusalén puede ser identificada como la futura Reina Macabeo conocida por su nombre griego como Reina Alexandra II, quien fue la bisabuela de Yahusha.

#### Resumen

Hemos examinado la evidencia histórica y genealógica de que Yahusha no solo era un príncipe davidiano y macabeo, sino que era el heredero para ser el verdadero Sumo Sacerdote de Israel del linaje legítimo de la Casa de Sadoc, ya que era el segundo heredero varón de Yahusha III. detrás de Juan el Bautista.

En una de las fusiones genéticas más potentes en la historia judía, encontramos que Yahusha ben Yahseph era un Rey-Sacerdote genuino genéticamente elegible. Más tarde sería reconocido como elegible para ser miembro de la Orden de Melquisedec. Abraham le dio el título de Melquisedec al rey de Salem (la ciudad sobre la que se fundó JeruSALEM). El primer Sumo Sacerdote-Rey fue Sem, el hijo de Noé.

Aquí había una verdadera fusión del árbol genético entre la Casa de Aarón el Levita, la Casa de Sadoc el Sumo Sacerdote de David y Salomón, y el Rey David el Judaíta. Como tal, una VERDADERA amenaza para el Rey Herodes y el Sumo Sacerdote de Caifás.

Es bien sabido que la familia del Príncipe Yahseph, el padre de Yahusha, provenía de una familia de príncipes reales davidianos, todos los cuales llevaban el sueño oculto de ser el Prometido, o el padre del Prometido que se sentaría en el asiento de su antepasado ancestral, el rey David. En contraste, la familia de Miriam vivía en el aura de majestuosidad y belleza de la cultura del templo de los judíos en Jerusalén. El padre del príncipe Yahseph, conocido en la historia como la princesa Alexandra II, coqueteó con la realeza de Egipto, Roma y Babilonia, desde David, Macabeo hasta Herodiano. Sin embargo, sabía que para capturar el amor y la devoción "ocultos" de la población judía, cualquier gobernante tenía que llevar el manto y el derecho de nacimiento genético del rey David. Ahora que tenemos una mejor comprensión de quién era realmente Yahusha, veamos más profundamente el papel de Yahusha como Melquisedec y el Cordero Pascual de Dios.

# Capitulo 2 Melquisedec - El Zadok Gobernante Introducción

Como aprendimos en el Capítulo 1, el linaje de Sadoc era el linaje de los sacerdotes justos apartados para el oficio de Sumo Sacerdote y el linaje del Mesías. Pocas personas realmente se dan cuenta de que Yahusha era un Sumo Sacerdote por linaje de sangre; mucho menos entienden la línea Sadoc de Sumo Sacerdote. La línea Sadoc del Sumo Sacerdote fue preparada en la Torá específicamente para el Mesías venidero que sería el Gobernante Sadoc o Melquisedec.

En el Capítulo 1 descubrimos que Yahusha fue un producto único de La Casa de Sadoc y la Dinastía Davidiana. Él era literalmente por sangre el profetizado Gobernante Sadoc. Fue este linaje único el que se unió para producir el príncipe davidiano y zadokita llamado Yahusha que finalmente condujo a la ejecución del Mesías como una amenaza tanto para el trono de Herodes como para el cargo de Sumo Sacerdote ilegítimamente ocupado por Caifás.

Hubo varios Sumos Sacerdotes en Israel que presagiaron la venida de Melquisedec. Uno de esos Sumos Sacerdotes llamado Yahusha III fue el primer Sumo Sacerdote que supervisó la construcción del Segundo Templo que salió del Exilio Babilónico/Persa. También fue el bisabuelo del Mesías Yahusha. Yahusha III fue un presagio del SUMO SACERDOTE que supervisaría la construcción del tercer y último Templo eterno. Explicaré esto con más detalle en mi libro El Pacto Yahushaico.

Sería que en Yahusha el Mesías los linajes de la Dinastía Davidiana y el Sumo Sacerdocio Zadokita se unirían en un Sumo Sacerdote y Rey. Con estos dos linajes, Yahusha se convirtió en el cumplimiento de Melquisedec, el "Sadok Gobernante". Con esta autoridad, Yahusha pondría fin al SUSTITUTO anual del Cordero Pascual por la vida del "primogénito" prefigurado por Abraham e Isaac.

Yahusha como Melquisedec cumpliría el retrato del padre sacrificando a su hijo primogénito. Yahusha. iEl Eterno Sumo Sacerdote, se ofrecería a sí mismo como sacrificio final por el pecado a su Padre YHVH!

¿Era Melquisedec en Génesis un "Cristo" pre-encarnado?

Al tratar el tema de Melquisedec, a todos se nos ha enseñado que el "Melquisedec" mencionado en el Capítulo 14 del Libro del Génesis era un "Jesús pre-encarnado". Se nos enseña que Melquisedec era el nombre real del Rey de Salem. Esta es otra más en una larga lista de falsas doctrinas de la Iglesia Cristiana. Quiero explicar completamente quién era el Rey de Salem y acabar con este "mito".

Nosotros (siendo mal enseñados en el cristianismo) no nos damos cuenta de que "Melquisedec" no es un nombre sino un título que significa "Sacerdote recto gobernante" o "Sacerdote/Rey" en hebreo. Abraham reconoció al Rey de Salem (Salem era la ciudad sobre la que se fundó JeruSALEM ) como un Rey Justo que también era sacerdote. Sacerdote/Rey justo en hebreo es מלך צדיק En inglés es Melchi-zedek. Abraham no estaba llamando al Rey de Salem por su nombre propio; estaba mostrando respeto a este Rey al darle el título de Melquisedec , ya que él era el primer "Sacerdote/Rey" de (lo que se convertiría) enJerusalén. Un título que presagiaba la venida del Mesías como aprendimos en el Capítulo 1.

Este Rey de Salem no se llamaba Melquisedec ni era un "Jesús" pre-encarnado.

Entonces, antes de continuar explorando el papel de Yahusha como el Sacerdote/Rey Justo o como el título progresó con la Casa de Sadoc... El Gobernante Sadoc (Melquisedec) permítanme primero decir algunas palabras sobre la posibilidad de que Yahusha preexistiera en el hombre que Abraham diezmó, (dio la décima parte del botín de guerra porque el rey de Salem no entró en la batalla). Necesitamos sacar de nuestras mentes la falsa doctrina

de que el Rey de Salem era "Jesús" encarnado para que podamos entender verdaderamente el significado de Melquisedec.

Esto realmente no es tan difícil ya que el "principio" de Yahusha está claramente definido en las Escrituras, no como "preexistente" a su nacimiento a Miriam; sino que fue desde su nacimiento humano hasta Miriam y Yahseph que Yahusha fue "lanzado" sobre YHVH y tuvo su principio y fuerza:

Salmo 22:9-10

9 iPero tú me tomaste del vientre de mi madre. Yahweh! Me hiciste confiar en Ti, incluso desde el pecho de Mi madre. 10 Sobre ti fui echado desde mi nacimiento; desde el vientre de Mi madre. Tú eres Mi Fortaleza.

Si eso no es lo suficientemente claro, busquemos en el hebreo para obtener más significado. A continuación se encuentra la traducción hebrea palabra por palabra del Salmo 22:9-10, del Antiguo Testamento NIV Interlineal Hebreo-Inglés. Esto muestra que la palabra "de" en estas Escrituras es hebrea "mem" en un círculo a continuación:

you yet (10) in-him he-delifibts since let-hím-deli vér-him

:'3K 'nc? ]£••©

### iot her-of-me breasts-of 31 unc-making-tr ustme from-womb

El Diccionario de palabras del Antiguo Testamento para lectores en inglés dice que la letra hebrea, mem, que se ha encerrado en un círculo arriba, está "prefijada a un sustantivo", que "denota la preposición".

¿Qué significa todo eso? Echemos un vistazo.

The Hebraic Tongue Restored, de Fabre d'Olivet, nos dice qué

significan estas preposiciones cuando la letra hebrea mem se antepone como en Salmos 22:9-10 arriba. Mem, en esta situación, significa "desde, fuera de, por medio de":

ARTÍCULO EXTRACTIVO O PARTITIVO. El movimiento que expresa este artículo, con los sustantivos o acciones que modifica, es aquel por el cual un sustantivo o una acción se toma por el medio, por el instrumento, por el cual se dividen en su esencia, o se sacan de en medio de varios otros sustantivos o acciones similares. Lo traduzco ordinariamente por de, fuera de, por; con, por medio de, entre, entre, etc.

El New World Dictionary of the American Language, Second College Edition, ofrece una definición completa de la palabra mem, que se tradujo al inglés como "desde" que comienza en, comenzando con, fuera de.

La palabra traducida "desde" en el Salmo 22:10 significa comenzando en, comenzando con. Yahusha es representado proféticamente a través del Rey David para decir que Yahweh era su fortaleza desde el principio, comenzando con el punto Yahusha el Mesías fue concebido en el vientre de su madre.

Yahweh fue la fuerza de Yahusha solo c<u>omen</u>zando desde el punto de su nacimiento humano hasta su madre Miriam. Eso descarta por completo la "preexistencia".

Esto sólo puede significar una cosa: que antes de que Yahusha estuviera en el vientre de Su madre, Yahweh no era su fuerza, porque Yahusha aún no existía. Bastante obvio que no necesitaba fuerza.

Yahweh era solo la fuerza de Yahusha, comenzando desde, comenzando desde el vientre de Su madre. Hay muchas más pruebas en las Escrituras de que Yahusha no existió antes, pero me detendré aquí para mantener este libro en el punto.

Vemos a continuación, que el pleno nacimiento de Yahusha en la familia de YHVH y el Cuerpo Espiritual Divino vino DESPUÉS de la resurrección y de ninguna manera "preexistió" ni siquiera como un

Ser Espiritual.

Las Escrituras claramente declaran DESPUÉS de la resurrección que Yahusha "ha llegado a ser" las primicias en la familia de YHVH. También vemos que Yahusha no era Dios en ese momento sino "un hombre". Vemos claramente en el versículo 21 a continuación que "POR HOMBRE", no Dios, vino el primogénito de la resurrección en cuyo momento Yahusha se volvió completamente divino y el primogénito de YHVH. También leemos que Yahusha no es único en el proceso sino el primero de muchos más hijos de Dios en venir a través de la resurrección en el versículo 22; cada uno en nuestro propio orden. Yahusha es el hijo primogénito de la resurrección y nuestro hermano mayor NO es nuestro Dios o parte de una Trinidad pagana. iDefinitivamente no preexistía! Yahusha es conocido ahora como "el hijo unigénito" porque hasta la fecha la primera resurrección aún no ha ocurrido.

#### 1 Corintios 15

20 Pero ahora el Mesías ha resucitado de entre los muertos, y se ha convertido en las primicias de los que durmieron (el hijo primogénito en la resurrección no de su nacimiento humano a María/José). 21 Porque por cuanto la muerte entró por un hombre (Adán) , también por un hombre (Yahshúa el segundo Adán también fue simplemente un hombre) vino la resurrección de los muertos. 22 Porque así como en Adán todos mueren, así también en el Mesías todos (los hijos de YHWH) serán vivificados (engendrados por YHWH como hijos por medio de la resurrección). 23 Pero cada uno (de los hijos de YHWH) en su propio orden (después de Yahusha, el hijo mayor): El Mesías las primicias (primer y único "hijo engendrado" en este punto), luego los que son del Mesías en Su venida (Primera Resurrección cuando el resto de los hijos serán engendrados, Yahusha ya no será "el único" hijo engendrado entonces).

El punto que las Escrituras enseñan claramente es que Yahusha no era diferente a ti y a mí. Él nació en este mundo como hombre y se convirtió en hijo de YHVH por el poder de la resurrección. Antes de su nacimiento humano, él no existía más que tú y yo. Me detendré <u>ag</u>uí para mantener este capítulo en el punto.

El Melquisedec al que Abraham diezmó no era "Jesús encarnado", sino un presagio de la venida del Rey de Jerusalén Al igual que Isaac fue un presagio del "sacrificio del hijo primogénito", al igual que Moisés fue un presagio, al igual que su sucesor Yahusha fue un presagio del Mesías que nos lleva a la "Tierra Prometida", y así sucesivamente. Ninguna de estas figuras era en realidad Yahusha el Mesías pre-encarnado. Yahusha también es el "apoderado" de YHVH NO YHVH encarnado. Todas estas doctrinas de la "encarnación" son de origen pagano y no bíblicas.

Los Nacimientos Profetizados y Milagrosos de Dos Sumos Sacerdotes de La casa de Zadoc

Quiero explorar a fondo estos dos descendientes del Sumo Sacerdote Yahusha III; su nieto Juan el Bautista y su bisnieto Yahusha el Mesías, ambos Príncipes reales por ley del Sanedrín:

- Ambos fueron profetizados por YHVH que vendrían
- Ambos tenían el linaje para ser Rey de Israel.
- Ambos tenían linaje para ser Sumos Sacerdotes de la Orden de Sadoc.
- Ambos tenían el linaje único para ser el Mesías de Israel.
- Ambos nacieron con un nacimiento milagroso como señal de su importancia en el Plan de YHVH.
- Ambos fueron considerados por los judíos de su época como posibles Mesías.

Entonces, ¿cuáles eran sus respectivos roles?

Hemos aprendido hasta ahora que Yahusha III fue designado como el primer Sumo Sacerdote sobre el segundo templo para restaurar la legítima línea zadokita sobre el oficio de Sumo Sacerdote. Como demostré en el Capítulo 1, el Príncipe Juan nació de Isabel, quien era la hija del Sumo Sacerdote Yahusha III. Juan fue el primer

descendiente varón y heredero de Yahusha III y asumió el manto de Sumo Sacerdote a los ojos de YHVH como profetizó Elias.

Si el Rey Herodes no hubiera matado al Sumo Sacerdote Yahusha III, entonces el Príncipe Juan habría sido (y verdaderamente lo fue) el legítimo heredero del cargo de Sumo Sacerdote en sucesión siendo el primer heredero varón. Sin embargo, Herodes hizo matar a Yahusha III y luego nombró a Simón IV como Sumo Sacerdote, por lo que la línea de sucesión del Sumo Sacerdote se movió fuera de los descendientes de Yahusha III. Yahusha el Mesías entonces, como hijo de Hannah (como bisnieto de Yahusha III), habría sucedido al Príncipe Juan Bautista como Sumo Sacerdote. Esto, de hecho, es exactamente lo que sucedió cuando la línea "ungida" del Sumo Sacerdote continuó con Juan, no con el Sumo Sacerdote designado por Herodes. Por lo tanto, el Príncipe Juan fue ejecutado seguido por Yahusha (una práctica estándar para aquellos que son una amenaza para el trono y un Sumo Sacerdote corrupto).

También expliqué en el Capítulo 1 cómo el Sumo Sacerdocio en el Templo había sido totalmente corrompido.

De hecho, YHVH mantuvo el Sumo Sacerdocio de la Casa de Sadoc en línea al ungir al Príncipe Juan el Bautista, quien abandonó el corrupto Sistema de Templos y sirvió a YHVH directamente en "el desierto" como Sumo Sacerdote. Muchos judíos de esa época (que buscaban al Mesías venidero y guardaban el linaje) sabían del linaje del príncipe Juan a Yahusha III como sucesor del sacerdocio de Sadoc. También sabían que Herodes era malvado y siguieron al Príncipe Juan como su Sumo Sacerdote, no a los Sacerdotes del Templo. Estos seguidores de Juan eran conocidos como nazarenos.

Yahusha también siguió las enseñanzas del Sumo Sacerdote Príncipe Juan y fue discípulo de Juan hasta los 30 años cuando Yahusha pudo convertirse en "Rabí" y suceder a Juan como Sumo Sacerdote. Las enseñanzas de Yahusha reflejaron mucho las de Juan. Vemos claramente cómo se sintió Yahusha acerca de su primo, Sumo Sacerdote, mentor, la "venida de Elias", quien enderezó sus caminos enseñándole a Yahusha el verdadero significado de La Torá, el arrepentimiento y la salvación:

Mateo 11:11

"De cierto os digo, entre los nacidos de mujer, no se ha levantado nadie mayor que Juan el Bautista.

Esto es bien conocido entre los eruditos y la historia judía. Debería esperarse que el joven Mesías siguiera, aprendiera y fuera guiado por el legítimo Sumo Sacerdote zadokita...

Príncipe Juan el Bautista. Después de todo, Yahusha era el próximo heredero de Juan como descendiente de Yahusha III. Así que Juan era el Sumo Sacerdote de Yahusha; ¿De quién más aprendería el próximo Sumo Sacerdote? Es por eso que Yahusha fue a Juan para ser Mikveh'd (bautizado). Porque Juan era el Sumo Sacerdote de Yahusha. Los estándares de la Torá requerían que los Reyes y Sumos Sacerdotes fueran Mikveh'd (consagrados) por el Sumo Sacerdote de Israel sobre ellos. Yahusha sabía que su primo, el Príncipe Juan el Bautista, era el Sumo Sacerdote ordenado de Israel.

El papel que jugaría Juan y la razón por la que la "señal del nacimiento milagroso" precedió a Juan fue que él era el Elias escogido profetizado que prepararía el camino para su sucesor Yahusha y haría recto su camino.

#### Isaías 40

<sup>1</sup> Consolad, consolad a mi pueblo, dice Yahweh. <sup>2</sup>Hablad con ternura a Jerusalén, y proclamadle que su duro servicio ha terminado, que su pecado ha sido pagado, que ha recibido de la mano de YHVH el doble por todos sus pecados. <sup>3</sup>Una voz de uno (Juan) llamando: "En el desierto preparad el cam<u>ino (Yahusha</u> es "el camino" que Juan iba a preparar) de Yahweh; enderezad en el desierto una calzada para nuestro Padre (para revelar a Yahusha, que significa la Salvación de Yahweh, véase el versículo 5 más abajo).

<sup>4</sup>Todo valle será levantado, todo monte y collado será rebajado; la tierra áspera se volverá llana, lo escabroso en llanura. <sup>5</sup>la Salvación de Yahweh (Yahusha es un nombre compuesto que literalmente significa Salvación de Yahweh) será revelada, y todas las personas juntas la verán, porque la boca de Yahveh ha hablado".

Así que Juan fue profetizado tanto por Isaías como por su padre Zacarías para "preparar EL CAMINO que es Yahusha" y enderezar un camino para que YHVH revele a Yahusha. Juan nació literalmente para transferir toda la autoridad del Sacerdocio Aarónico/Sadok a Yahusha, así como transferir los pecados de Israel sobre los hombros del Mesías.

Es muy importante entender la posición de Juan como Sumo Sacerdote ungido cuando Mikveh'd Yahusha. Juan, sabiendo que Yahusha era el Mesías, reconoció la mayor autoridad de Yahusha como su sucesor y futuro Sumo Sacerdote en la Orden de Sadoc, sin mencionar al Mesías. Por eso le dijo a Yahusha que no era digno de mikveh él. Porque se requiere Mikveh para consagrar a un Sacerdote y Juan sabía que Yahusha era el Mesías y no sentía que su posición estaba por encima de la de Yahusha. Dado que Yahusha era EL Eterno Sumo Sacerdote, se tuvo que hacer una excepción para cumplir con toda justicia (requisitos de la Torá). Esta era la única forma en que Yahusha podía ser Mikveh'd y consagrado como Sumo Sacerdote, Rey y Cordero Pascual según los Estándares de la Torá según lo prescrito por YHVH. Entonces Juan, el Sumo Sacerdote actual, obedeció a su protegido ahora listo para sucederlo como Sumo Sacerdote y Mesías y realizó el ritual requerido.

Ahora que nos damos cuenta de que tanto Juan como Yahusha fueron Sumos Sacerdotes zadokitas profetizados por una razón y calificados por sangre, veamos algunas similitudes más. Vemos a YHVH preparando el escenario para llevar a cabo Su "Plan de Salvación" a través de un Sumo Sacerdote zadokita humano consagrado según los estándares de la Torá por otro Sumo

Sacerdote zadokita humano: ambos en la línea legítima de la Casa de Sadoc, el linaje requerido para ser Sumos Sacerdotes de Israel. Veremos que ambos nacieron, se criaron y fueron profetizados de manera idéntica. Ambos reconocieron eso el uno en el otro, ya que eran primos cercanos y muy conscientes del llamado y la unción profética de ambos. Después de todo, la madre de Juan, Elizabeth, era la tía de Miriam, la madre de Yahusha, y crecieron juntos. Recuerda que Miriam se fue a vivir con Elizabeth. Estos dos hombres sabían lo que estaban haciendo y habían sido preparados para ello.

# Ambos nacieron de nacimientos milagrosos

Tanto Juan el Bautista como Yahshúa el Mesías nacieron milagrosamente de forma casi idéntica como una "señal" de su unción única e importante en el Plan de Salvación de YHVH. Al igual que otros que fueron muy importantes en ese Plan de Salvación como Isaac. El nacimiento milagroso de Juan el Bautista se relata en el Evangelio de Lucas, donde aprendemos del anciano sacerdote Zacarías y su esposa Isabel, que era estéril.

Al igual que Yahseph (José) y Miriam (María), era muy poco probable que ocurrieran relaciones sexuales entre Zacarías e Isabel. iDebido a que ambos eran muy viejos, Isabel era estéril y Zacarías "dudaba" de todo para empezar! Igual que Abraham y Sara, idénticos. Sin mencionar que sirvió como Sacerdote en el Templo en ese momento. En cada uno de estos casos (Yahusha, Juan, Isaac, entre otros como Sansón) YHVH usó la simiente de ambos padres para sanar ya sea úteros muertos o hacer fértil un útero virgen. No se equivoquen, YHVH es Espíritu y no tiene simiente física:

#### Juan 4:24

YHVH es espíritu, y sus adoradores deben adorar en el Espíritu y en verdad.

y los nacidos de ESA simiente (de YHVH al resucitar no al nacer

humano) no pueden morir (Yahusha murió demostrando que heredó la muerte genéticamente de su padre Yahseph):

#### Lucas 20:36

<sup>36</sup> y ya no pueden morir; porque son como los ángeles. Son hijos engendrados de Yahvé, siendo hijos de la resurrección.

y todos nosotros, incluido Yahusha, somos engendrados en Su Familia al resucitar. Un nacimiento milagroso no convierte a Yahusha en un dios o "YHVH encarnado" más de lo que lo hizo Isaac, Sansón o Juan.

YHVH nunca violaría Su propio "orden" al crear un niño fuera de las semillas de un hombre y una mujer. Tal vez por eso Yahusha es llamado "el hijo del hombre" 87 veces porque <u>él era verd</u>aderamente el Yahusha ben Yahseph (Yahusha el hijo de Yahseph). Yahusha explicó claramente su afirmación como Yahusha ben Yahweh rastreando su linaje hasta Adam ben Yahweh.

De vuelta a Juan; mientras Zacarías cumplía con sus deberes sacerdotales en el templo, el ángel Gabriel se le acercó y le profetizó el nacimiento de un hijo. Como Zacarías dudó de la palabra del ángel, quedó mudo hasta el día del nacimiento, momento en el cual, lleno del Espíritu Santo, proclamó su cántico profético (Lucas 1, 68-79).

#### Canción de Zacarías

- Su padre Zacarías fue lleno del Espíritu Santo (soplo de YHVH) y profetizó:
- "Bendito sea YHVH, el Dios de Israel, porque vino a su pueblo y lo redimió.
- Nos ha levantado un cuerno de salvación en la casa de su siervo David
- (como dijo por medio de sus santos profetas de antaño),
- salvación (hebreo: Shua) de nuestros enemigos y de la mano de todos los que nos odian

- para mostrar misericordia a nuestros antepasados y recordar su santo pacto (no abolido como enseña el cristianismo),
- el juramento que hizo a nuestro padre Abraham: para librarnos de la mano de nuestros enemigos, y para capacitarnos para servirle sin temor
- en santidad y justicia delante de él todos nuestros días.
- Y tú, hijo mío, serás llamado profeta del Altísimo; porque irás delante de YHVH para prepararle el camino (para presentar a Yahusha: el Shua)
- para dar a su pueblo el conocimiento de la salvación a través del perdón de sus pecados (que como parte de preparar a Yahusha o guiarlo, esto es lo que debía enseñar al joven Mesías y a sus seguidores. Una doctrina que Yahusha luego enseñó a sus seguidores),
- por la tierna misericordia de nuestro Dios, con que el sol naciente vendrá a nosotros desde el cielo
- para iluminar a los que viven en tinieblas y en sombra de muerte, para guiar nuestros pasos por el camino de la paz".
- Y el niño crecía y se fortalecía en espíritu; y habitó en el desierto hasta que apareció públicamente a Israel.

Aquí vemos claramente que el padre de Juan, Zacarías, sabía que su hijo no era el Mesías, sino el profetizado llamado Elias (que también es un título que significa Fuerza de Yahvé) que vendría de antemano a preparar como Sumo Sacerdote el camino del Mesías. Lo más seguro es que Zacarías el Sacerdote le enseñó a su hijo el Príncipe Juan (heredero de Yahusha III) exactamente cuál sería su papel. Juan debía preparar adecuadamente a la gente y enseñarles (incluyendo al joven Yahusha) de la salvación y el perdón de los pecados y luego ungir al Mesías como Eterno Sumo Sacerdote en

sucesión.

Preparando el camino (enseñando a Yahusha) y luego a través de Mikveh "enderezando su camino".

Quiero señalar una verdad muy importante. Su madre Elisabeth era estéril. Zacarías estaba sirviendo en el Templo. Ambos eran MUY viejos en ese momento. Probablemente dejaron de tener relaciones sexuales hace mucho tiempo. Zachariah no estaba comprando nada de eso de todos modos... Probablemente NO tuvieron relaciones sexuales para producir a Juan. Incluso si lo hicieran, Elizabeth era estéril y no podía tener hijos. Sin embargo, la simiente de Zacarías fue "colocada en la matriz y la matriz sanó" de manera milagrosa para producir a Juan.

Solo porque Juan nació un nacimiento milagroso casi idéntico a Yahusha. En el caso de Juan un Ángel de YHVH profetizó su nacimiento y dio un niño a una matriz estéril usando la simiente del padre... en el caso de Yahusha un Ángel de YHVH profetizó el nacimiento y dio un niño a una matriz virgen usando la simiente del padre.

El nacimiento milagroso de Juan NO hizo que Juan el Bautista fuera parte de la "DIOSA" ni hizo de YHVH una Trinidad pagana. No adoramos a Juan como igual a YHWH, YHVH en la carne, o de ninguna manera hace que YHVH sea una deidad politeísta a la manera de los dioses paganos (todos eran Trinidades como lo demostré en mi libro)



Juan tenía todo el mismo linaje que Yahusha. Juan fue profetizado que vendría al igual que Yahusha. iNecesitamos aceptar el hecho de que el milagroso nacimiento de Yahusha no fue único! Era una SEÑAL tal como estaba profetizado y nada más que eso.

Isaías 7:14

Por tanto, YHVH mismo os dará una señal: Una Vírgen (en hebreo esto significa "joven doncella" NO tiene connotación sexual) concebirá y dará a luz un hijo (no YHVH).

No necesitamos elevar a María a "Madre de Dios" porque Yahusha no era "YHVH" o hacer de YHVH una Trinidad pagana o adorar a Yahusha como dios o cualquiera de esas "cosas" religiosas babilónicas que hemos heredado. Todo son mentiras. Hablando del tiempo cuando los hijos de YHVH sean reunidos de entre las naciones (ese tiempo es ahora)...

Jeremías 16

19

YHVH, fortaleza mía y fortaleza mía, refugio mío en el tiempo de angustia, a ti ven<u>drán las</u> naciones de los confines de la tierra y dirán

"Nuestros antepasados no han heredado más que mentiras cosas sin valor en las que no hay beneficio".

20

¿La gente crea sus propios dioses? Más ellos no son ellos dioses. 21

"Por lo tanto, les enseñaré, esta vez les enseñaré mi poder y fortaleza. Entonces iSabrán que mi nombre es Yahweh! (no Yahusha y definitivamente no "Jesús").

¿Por qué Zacarías es considerado el padre biológico de Juan cuando fue YHWH quien le dio el niño a Isabel? Porque YHWH usó la simiente de Zacarías para realizar el milagro. Lo mismo se encuentra con Yahusha, fue la simiente de José usada. Cubro esto en detalle aquí:

http7/www sahhathc.nvenant c.nm/dnc.trine/virgin hirth htm

Tanto Juan como Yahusha tenían que ser perfeccionados y aprendido la obediencia a través del sufrimiento.

La razón por la que quiero tocar rápidamente este tema es por la misma razón por la que mencioné brevemente los nacimientos milagrosos y los "preexistentes". Se nos enseña que Yahusha era YHVH por el nacimiento milagroso, pero por alguna razón eso no se aplica a Juan, Sansón, Isaac, Jeremías y otros. O un nacimiento milagroso ES razón para deificar a un hombre o NO LO ES. O Yahusha tuvo su comienzo en el vientre de su madre o no lo tuvo. Las Escrituras claramente dicen una cosa y claramente no estamos escuchando. Decidámonos y avancemos con Sabiduría en estas cosas. Lo que me lleva a los siguientes puntos. YHVH no necesita "crecer en sabiduría y conocimiento de sí mismo" ni necesita "aprender la obediencia a sí mismo" ni necesita "perfeccionarse"... iÉL ES DIOS i Sin embargo, Yahusha estaba en necesidad de todas estas cosas porgue él no era Dios.

De la misma manera, se nos enseña que Yahusha nació sin pecado (al negarle a Yahseph su derecho como padre cuando el "pecado" nunca se transmitió genéticamente en primer lugar) y se nos enseña que Yahusha fue perfecto desde el nacimiento hasta la muerte. Llevamos a creer que Yahusha prácticamente "sabía todo" desde el primer día. No sabemos que Juan fue su mentor profético del cual Yahusha aprendió la Torá y el camino de la salvación a través del arrepentimiento. Nunca se nos enseña la verdad sobre el "pecado original" que el pecado no se transmite genéticamente. De hecho, Yahusha no nació perfecto sino que fue perfeccionado como Juan. No nació con el conocimiento de YHVH sino que tuvo que crecer en él, al igual que Juan. No siempre fue perfectamente obediente a YHVH, pero tuvo que aprender a obedecer a través del sufrimiento al igual que Juan. Yahusha tuvo que ser tutelado en la fe por Juan durante años (hasta los 30 años) antes de estar listo para suceder a Juan como Sumo Sacerdote. Incluso después de que Yahusha fue mikvé por Juan, es bien sabido que Yahusha

enseñó el mensaje de "salvación y arrepentimiento" que aprendió de Juan. ¿Por qué? Si Yahusha fuera "YHVH en la carne" y un semidiós, ¿tendría necesidad de algo? No, él es un hombre en todos los sentidos "plenamente humano en todos los sentidos", aunque ALTAMENTE ungido. ¡Aprenderemos en el próximo capítulo que YHVH incluso hizo que el ser el Mesías estuviera condicionado a su obediencia a la Torá! Nunca aprendimos esto tampoco en la "iglesia". Verdaderamente no hemos heredado más que mentiras, cosas que de nada nos aprovechan.

La vida de Yahusha fue exactamente como la vida de Juan el Bautista fue descrita en las Escrituras... idéntica.

- Ambos profetizaron que vendrían con un propósito ungido específico.
- Ambos nacieron milagrosamente como "señal" de su unción.
- Ambos nacieron aparentemente fuera de la unión física de sus padres pero con las semillas de sus padres por un ángel plantando la semilla en un útero estéril y luego en un útero virgen.
- Ambos nacidos Sumos Sacerdotes zadokitas descendientes de Yahusha III por sangre.
- Ambos príncipes davidianos por sangre.
- Ambos debían perfeccionarse en la obediencia a través del sufrimiento y debían llegar a conocer y obedecer a YHVH.
- Ambos fueron mentores en La Fe; Juan por Zacarías el Sacerdote y Yahusha por Juan.

iLa única diferencia entre ellos era su destino! Jua<u>n era el Su</u>mo Sacerdote destinado a consagrar al Mesías quien como Yahusha. Lucas 2:40, 52 NVI

40 Y el niño (Yahusha) crecía y se fortalecí<u>a en espíritu, (y se llenaba) d</u>e sabiduría; y la gracia (favor) de YHVH fue sobre él. ...

<sup>52</sup> V

Yahusha creció (con el tiempo) en sabiduría y estatura, y (aumentó) en el favor de YHVH y de los hombres.

Esto no suena como si Yahusha fuera YHVH en la carne para mí. Yahusha CRECIÓ en sabiduría, fuerza, estatura, etc., al igual que Juan el Bautista (ver Lucas 1:80). Esto muestra que Yahusha no nació "perfecto" sino que SE CONVIRTIÓ en perfeccionado como todos los demás hombres justos de Israel (sin embargo, Yahusha era el más Ungido). Vemos a continuación que todos estos atributos no estaban presentes en Yahusha al nacer (porque NO era Dios sino un hombre). Yahusha obtuvo todas estas cosas por "herencia" como lo he demostrado hasta ahora en este libro... ipor sangre!

Hebreos 1:4 NVI

4

o tanto superior a los ángeles,

#### Hebreos 5:8-9 NVI

8 aunque era Hijo (no Dios), aprendió la o<u>bediencia por lo que</u> <u>pade</u>ció (como todos los hombres ). 9 Y habiendo sido perfeccionado (<u>no nacido perfecto como D</u>ios) vino a ser autor de eterna salvación para todos los que le obedecen,

### Hebreos 7:28 NVI

28 Porque la ley pone como sumos sacerdotes a hombres débiles (Yahusha también fue nombrado Sumo Sacerdote según la ley de la casa de Sadoc), pero (además de la ley) la palabra del juramento, que vino después de la ley, designa al Hijo (para ser el Melquisedec o el Gobernante Zadoc) que ha sido perfeccionado para siempre (como Fl Fternn Sumo Sacerdote).

Debería ser bastante obvio que Yahusha no nació perfecto, sino que sometió su imperfecta voluntad

personal a la Perfecta Voluntad y Ruach (Espíritu) de YHVH. Por lo tanto, EL SE CONVIRTIÓ EN PERFECCIONADO y así calificó como el Mesías de Israel.

# Capítulo 3

## Profecía de Yahusha el Sumo Sacerdote

## Introducción

Hay muy pocos hombres (en realidad, no conozco a ninguno que busqué en la web) que reconozcan la profecía del Mesías venidero de la que habla el profeta Zacarías en el capítulo 3 de Zacarías. Esta profecía en sí habla mucho de "quién" sería el Mesías venidero, ser incluso hasta su nombre, Mikveh, y promesas.

¿Por qué hay muy pocos hombres (si los hay) que reconocen este hecho? Bueno, puede tener algo que ver con la abominación que es el nombre de Jesús H. Cristo (un derivado posterior de Hosus Homs Krishna como lo demostré claramente en mis dos libros Misterio Babilonia - La religión de la hostia y Cristianismo - el gran engaño Cambiando literalmente el nombre del Mesías del nombre hebreo que se le dio de "Yahusha" al nombre de un semidiós romano pagano "Jesús", todos nos hemos perdido lo que probablemente sea la profecía más reveladora de la venida del Mesías.

No cometo este error crítico en este libro, así que miremos la venida profetizada del Sumo Sacerdote Yahusha como fue dicho a través del profeta Zacarías.

Profecía de Yahusha Sumo Sacerdote, Renuevo y Juez Eterno en Zacarías Capítulo 3

Solo hay un "Rama" profetizada y solo hay un "Juez Eterno". Solo hay un Yahusha en la historia registrada que estuvo al lado de Satanás en la presencia de un Ángel de YHVH. Ese "Yahusha" es El Eterno Sumo Sacerdote Yahusha el Mesías.

Si bien hay muchos Sumos Sacerdotes llamados Yahusha, esas palabras identifican claramente a uno solo... El Mesías Yahusha, el Sumo Sacerdote en el Orden de Sadoc. Sí, el único Yahusha. que es el Gobernante Sadoc conocido como Melquisedec. Sin mencionar que todas las profecías (en la Torá y los Profetas) como la siguiente hablan del Mesías, excepto la de que Juan es Elias. Entonces, ¿por qué ignoramos este? Porque dice que Yahusha fue

limpiado del pecado y no lo entendemos. Preferimos decir que está hablando de algún otro Sumo Sacerdote Yahusha y escondernos detrás del nombre "Jesús" y evitar toda la profecía.

Examinemos la profecía de ese Renuevo y Juez Eterno llamado el Sumo Sacerdote Yahusha en una visión dada a Zacarías por YHVH en Zacarías Capítulo 3. Aprendamos más acerca de nuestro Mesías el Gobernante Sadoc Eterno Sumo Sacerdote y Juez Eterno de los vivos y los muertos:

Zacarías 3

Vestiduras limpias para el Sumo Sacerdote, Yahusha

<sup>1</sup>Entonces me mostró a Yahusha, el sumo sacerdote, de pie ante el ángel de YHVH, y Satanás de pie a su derecha para acusarlo.

<sup>2</sup>YHVH (a través de Su representante El Ángel ante el cual estaban Yahusha y Satanás) le dijo a Satanás: "iYHVH te reprenda, Satanás! iYHVH, que ha escogido a Jerusalén, te reprenda! ¿No es este hombre un palo ardiente arrebatado del fuego?

<sup>3</sup>Ahora Yahusha estaba vestido con ropa sucia (metáfora del pecado) <sup>4</sup>mientras se paró delante del ángel. El ángel dijo a los que estaban de pie delante de él: "Quítenle sus ropas sucias". Entonces YHVH le dijo a Yahusha: "Mira (después de quitarse los trapos de inmundicia), he quitado tu pecado (quinto trapo Isaías 64:6), y te pondré vestiduras lujosas (del Sumo Sacerdote)",

<sup>5</sup>Entonces dije: "Ponle un turbante limpio (del Sumo Sacerdote) sobre su cabeza". Entonces le pusieron un turbante limpio en la cabeza y lo vistieron (con las vestiduras del Sumo Sacerdote), <sup>6</sup>mientras el ángel de YHVH estaba presenté El ángel de YHVH le dio este encargo a Yahusha: "Esto es lo que dice YHVH Todopoderoso (nuevamente YHVH hablando a través de Su Ángel delegado): <sup>7</sup>Si (YHVH hace una promesa condicional) caminas en obediencia a mí y guardas mis requisitos (La Toráh ), entonces (aquí está la promesa si guarda La Torá y obedece la Voluntad de YHVH) gobernarás mi casa (es decir, Rey sobre la creación') y

tendrás a cargo mis tribunales (Juez Eterno), y te daré un lugar (diestra de YHVH) entre estos que están aquí.

<sup>8</sup> "Escucha, <u>Sumo Sacerdote Yahusha</u>. tú y tus asociados sentados (que vinieron) delante de ti (probablemente Adán, Enoc, Moisés, Elias, etc.), quienes (los que están sentados delante de él) son hombres simbólicos de las cosas por venir: Yo soy Voy a traer (usted) a mi siervo (de ahora en adelante), el Vástago (él <u>es El Mesías</u>).

<sup>9</sup>iMira la piedra que he puesto delante de Yahusha! Hay siete ojos en esa piedra, y grabaré una inscripción en ella,' dice YHVH Todopoderoso, 'y quitaré el pecado de esta tierra en un solo día (el día en que Yahusha. en obediencia muera como Cordero Pascual). <sup>10</sup> En aquel día, dice Jehová de los ejércitos, cada uno de vosotros convidará a su compañero, debajo de su vid y debajo de su Higuera.

Esto se refiere únicamente al Sumo Sacerdote Yahusha el Mesías "el Vástago". No podría ser más claro. Casi todos los eruditos creen que esto es una profecía de Yahusha III (el abuelo del Mesías). De hecho, no conozco a nadie más que vea esto como el Mesías. Solo le estoy dando a alguien el beneficio de la duda aquí. No hay ninguna posibilidad de que esto pueda estar hablando de alguien que no sea el Mesías Yahusha, el Eterno Sumo Sacerdote. Examinemos esta profecía con más detalle a la luz de la vida de Yahusha el Mesías.

En esta visión profética, YHVH revela claramente Su Plan de Salvación a través del Sumo Sacerdote Yahusha. Vemos a Yahusha de pie ante "El Ángel de YHVH" que estaba actuando como representante de YHVH hablando por Él. Yahusha está de pie junto a Satanás, quien está acusando a Yahusha vigorosamente diciendo probablemente algo en el sentido de "mira qué sucio está este hombre humilde, cubierto de pecado" . !" Sabemos con certeza que Yahusha no nació perfecto sino que tuvo que ser perfeccionado a

través de pruebas y tribulaciones. Sabemos que Yahusha no vivió en obediencia a YHVH toda su vida porque tuvo que "aprender la obediencia a través del sufrimiento". Así que aquí está Yahusha de pie ante el Ángel de YHVH cubierto de "trapos de inmundicia" que es un símbolo de "pecado". No sólo "posiblemente" el suyo sino que Yahusha está cargando el pecado del mundo sobre sus hombros también:

Isaías 64:6

<sup>6</sup> Todos nosotros somos como inmundos, y todas nuestras justicias son como trapo de inmundicia.

Pero, ¿cuándo ocurrió esta visión en la vida de Yahusha? Ocurrió justo después de que Juan el Sumo Sacerdote consagrara a través de Mikveh Yahusha como Sumo Sacerdote en sucesión. El ritual de Mikveh lavando su vida anterior y como dijo YHVH "Él había quitado su pecado" y quitó el pecado del mundo (trapos sucios) de él. Yahusha luego huyó al desierto como el chivo expiatorio. Después de pasar 40 días/noches bajo el sol del desierto muriéndose de hambre, Yahusha literalmente parece un "palo ardiendo arrebatado del fuego" del sol del desierto.

Ahora, después de haber sido limpiado del pecado a través de Mikveh (bautismo), Yahusha es despojado de sus "trapos de inmundicia" o pecado del mundo, y vestido con las vestiduras de un Sumo Sacerdote, ya que Yahusha fue literalmente por sangre el sucesor de Juan el Bautista, quien sucedió al Sumo Sacerdote Yahusha III quien restauró la Casa de Sadoc al Oficio de Sumo Sacerdote en el Segundo Templo.

YHVH luego declara: "Mira (como te prometí en La Torá con respecto a Mikveh), he quitado tu pecado, y te he puesto ropas finas". Y luego continúa describiendo las vestiduras del Sumo Sacerdote que fueron puestas sobre Yahusha. Entonces YHVH le dice a Yahusha que "escuche" porque YHVH traería (en Yahusha) a su siervo, el Vástago (referencia obvia al Mesías), en otras

palabras, iYHVH haría de ESTE Sumo Sacerdote Su Mesías! Y si Yahusha "camina en obedienci<u>a a mí</u> y guarda mis requisitos (La Torá), entonces tú gobernarás mi casa y estarás a cargo de mis atrios, y te daré un lugar entre estos que están aquí".

Esta es una declaración de "si... entonces...". Si Yahusha guardará la Torá, entonces YHVH grabará en piedra que Él (YHVH) "quitará el pecado de esta tierra en un solo día" debido a la piedad de Yahusha. El Apóstol Pablo enseñó exactamente el mismo papel "condicional", que YHVH escuchó a Yahusha POR SU piedad, no porgue Yahusha fuera el segundo miembro de una Trinidad Babilónica pagana como se nos ha enseñado:

Hebreos 5:7

Durante los días de la vida de Yahusha en la tierra (como ser humano), él elevó oraciones y súplicas con fervientes clamores y lágrimas al que (YHVH) podía salvarlo de la muerte, y fue escuchado (por YHVH como YHVH prometió en Zacarías 3) por su sumisión reverente.

iParece que Pablo conocía el capítulo 3 de Zacarías tan bien como un nazareno y guardián de la Torá! Así que Yahusha a través de la obediencia reverente a la Torá se convertiría en El Gobernante Zadok a través de la herencia tal como lo he mostrado hasta ahora. Entonces podría ofrecerse a sí mismo como el hijo primogénito y el sacrificio apropiado por el pecado. Eliminar el "sustituto" anual de un cordero físico y cumplir el retrato profético de Abraham sacrificando a Isaac, ipero esta vez sin sustituto!

En ese día de Pascua de la obediencia de Yahusha hasta la muerte, YHVH cumplió Su promesa en Zacarías de "quitar el pecado de esta tierra en un solo día". iNo porque Yahusha fuera "Dios" no porque fuera "perfecto" sino simplemente porque Yahusha era el heredero, fue obediente y por su piedad! iPiensa en lo que dice esto! iPiensa en el significado de esto! Esta es una visión completamente diferente del Mesías Yahusha que la que se enseña en cualquier

otro lugar que yo sepa.

Necesitaba traer esta profecía a la luz por varias razones para que podamos entender mejor quién era Yahusha a medida que avanzamos en este libro. Primero permítanme explicar lo que Zacarías estaba viendo:

YHVH le dio a Zacarías una visión para que supiéramos la "conversación" que ocurrió después de que Yahusha fue bautizado por Juan y se fue al desierto durante 40 días y ayunó. Creyéndose a sí mismo como el Mesías, Yahusha cumplió la metáfora del chivo expiatorio cubierto con "trapos sucios" ya que los pecados del mundo acababan de ser colocados sobre sus hombros por Juan imponiéndole las manos. Entonces Yahusha corrió hacia el desierto para buscar la confirmación de YHVH de que él era de hecho "El Mesías". Yahusha conocía las profecías acerca de su nacimiento, los requisitos de la Torá para ser el Mesías, los requisitos de Zadokian y el linaje de David que necesitaba y se ajustan a él de manera única. Pero para vivir realmente el papel del Mesías, Yahusha necesitaba la confirmación directa de YHVH. Preferiría morir en ese desierto que emerger sin la confirmación de YHVH y convertirse en otro "falso Mesías" de ese tiempo.

Yahusha fue llevado al borde de la muerte por inanición y deshidratación en el desierto después de 40 días y noches. Simplemente estaba dispuesto a morir si no era El Mesías y YHVH aún no se lo había confirmado. Al borde de la muerte, Satanás se acercó a Yahusha y trató de convencer a Yahusha de que él no era el Mesías. Satanás explicó que YHVH no le respondió con confirmación y lo dejó morir en el desierto porque no lo era. Satanás luego procedió a ofrecerle a Yahusha el Reino de Israel por la fuerza si Yahusha se inclinaba ante él. Satanás argumentó que como él no era el Mesías (después de todo allí estaba al borde de la muerte sin confirmación) Satanás le concedería todo lo prometido al Mesías y le salvaría la vida.

YHVH estaba probando la fe de Yahusha de que él era de hecho el Mesías profetizado hasta el punto de la muerte. Es comprensible ahora por qué YHVH esperó hasta que Yahusha estuvo cerca de la muerte antes de confirmar que él era el Mesías. Esto se debió a que se requeriría la muerte del Mesías y solo uno que estuviera dispuesto a morir era digno del llamamiento. Una vez que Yahusha demostró que prefería morir antes que enfrentar la realidad de que no era el Mesías y que nunca tomaría por la fuerza lo que YHVH le había dado al Mesías por nacimiento... YHVH entonces envía al Ángel de YHVH para ministrar a Yahusha en el desierto.

Aquí es donde comienza la visión de Zachariah Capítulo 3. Allí con Satanás a su lado acusándolo, Yahusha se presentó ante el Ángel de YHVH. Vemos a Yahusha cubierto con los pecados de la humanidad (trapos de inmundicia) tirado en el desierto (pareciendo un palo ardiendo sacado del fuego) y Satanás tan enojado que Yahusha rechazó su oferta que ahora Satanás (sabiendo que Yahusha es el Mesías) recurre a acusar Yahusha ante YHVH.

Vemos a YHVH confirmar la Mikveh de Yahusha por Juan limpiándolo de su pecado (para eso es la Mikveh) y confirmando a Yahusha que él era de hecho El Mesías (el Vástago). YHVH luego quita los pecados de la humanidad (trapos de inmundicia) y YHVH establece lo que se requiere de Yahusha y las recompensas si Yahusha obedece.

El resto lo sabemos todos, Yahusha salió del desierto con la confirmación que buscaba y el resto es historia. Yahusha emergió de ese evento con el pleno respaldo de YHVH que él era el Mesías profetizado, Sumo Sacerdote y Rey de Israel. El capítulo 3 de Zachariah nos da un asiento de protagonismo en lo que realmente sucedió allí en el desierto. iEstoy seguro de que esta conversación con su Padre fue su fuente de fortaleza cuando estaba siendo golpeado, torturado y ejecutado en esa hoguera!

Los llamados "eruditos y maestros" de hoy tratan de desviar

nuestra atención de esta asombrosa mirada a la vida del Mesías Yahusha. Intentan cambiar su nombre (a Jesús), atribuyendo la visión a su abuelo Yahusha III, o simplemente evitándolo por completo. Piénsalo, ¿alguna vez te han enseñado esta visión en Zachariah Capítulo 3? no lo he hecho No hay posibilidad de que esta visión sea de alguien que no sea el Mesías.

Los acontecimientos en la vida de Yahusha lo prueban y las palabras de la visión probarlo todo el camino hasta su nombre. Sabemos exactamente cuándo ocurrió en su vida. No hay otro Juez Eterno y Rey de la Creación y no hay otra "Rama"... No conozco a nadie.

Yahusha III (el candidato favorito para esta visión por la mayoría de los eruditos, si no todos) fue un Sumo Sacerdote histórico en Israel después de esta visión, pero su vida no fue lo suficientemente significativa como para justificar tal "visión" de YHVH a un Profeta Mayor. En cada caso de tal visión, el tema de la visión es un jugador importante en el Plan de Salvación y casi estas visiones presagian o nos dan una idea de quién será Yahusha el Mesías. No hay mención de Yahusha III por el Mesías o sus discípulos y apóstoles. No hay ningún evento en la vida de Yahusha III que coincida con esta visión. Yahusha III no era "la rama", no se le "encargó todo el patrimonio de YHVH", etc. Esto se aplica únicamente al Mesías, a nadie más. Las promesas de gobernar sobre la Casa o reino de YHVH en esa visión son mesiánicas (Isaías 9:6) y no aplican a Yahusha III.

La razón por la que nadie tiene la previsión (o el valor) para siquiera tratar de comprender la profecía de Zacarías es porque el Sumo Sacerdote Yahusha es purificado ritualmente del pecado y consagrado Sumo Sacerdote a través de Mikveh. iNadie quiere ser el que tenga que explicar por qué El Mesías tuvo que ser limpiado de pecado o por qué está cubierto de pecado (trapos de inmundicia)!

Sin embargo, si entendemos Mikveh podemos llegar a entender el estado de Justicia vs. Pecado de Yahusha en su ejecución y ayuda a definir la visión que tuvo Zacarías. Todo el pecado había sido lavado en su Mikveh, así que desde ese momento en adelante él estaba sin pecado y sin mancha ante YHVH. Deberíamos poner nuestra fe apropiadamente en la promesa que YHVH hizo a través de Mikveh y acreditar apropiadamente esta visión de Zacarías al Mesías.

Todos los demás pueden querer negar esta profecía obvia del Mesías porque no pueden explicarla.

Pero este libro hará lo que otros antes que yo no pudieron hacer y demostrar que de hecho era el Mesías a quien vio Zacarías. "El Retoño" al que se hace referencia en Zacarías 3 es el mismo "Retoño" en Isaías:

Isaías 11:1-2

"Y saldrá una vara del tronco de José, y un Retoño brotará de sus raíces: Y reposará sobre él el espíritu de YHVH, espíritu de sabiduría y de inteligencia, espíritu de consejo y de poder, espíritu de conocimiento y de temor de YHVH"

Nuevamente aquí vemos que El Mesías no es YHVH sino un ser humano del "tallo o rama justa de José" y este hombre encarnará la plenitud de la deidad o más bien estará LLENO DEL ESPÍRITU SANTO.

La plenitud de la deidad NO significa que Yahusha era Dios como se enseña:

Colosenses 2:9

Porque en Él habita corporalmente toda la plenitud de la Deidad. Nosotros también, como Yahusha, podemos alcanzar la "plenitud de la deidad", esta revelación se encuentra en el amor que sobrepasa el conocimiento (al menos el de la Iglesia cristiana):

Efesios 3:19

y conocer este amor que sobrepasa el conocimiento, que tú

(también como Yahusha) sean llenos a la medida de toda la plenitud de la deidad.

Yahusha no era "Dios en la carne" y lo que era Yahusha está claramente definido como el "Espíritu" de YHVH descansando completamente sobre el Mesías y ungiéndolo en Sabiduría, Entendimiento, Concilio, Poder, Conocimiento y el temor de YHVH" como profetizó Isaías . No define al Mesías como algún semidiós (mitad hombre/mitad dios) deidad pagana compuesta de Roma (Jesús H. Cristo)... Las profecías que Yahusha cumplió nunca, ni una sola vez, dicen algo como "YHVH vendría a la tierra en forma de hombre" o YHVH encarnado como a todos nos ha sido enseñado por la Iglesia Cristo pagana.

De hecho, predicen exactamente lo contrario y YHVH niega claramente esta falsa doctrina de la "encarnación":

Números 23:19

19 YHVH no es un hombre, para que mienta, ni el "Hijo del Hombre" (Yahusha fue llamado el Hijo del hombre 87 veces y fue bautizado por Juan para el arrepentimiento), para que se arrepienta (Yahusha fue Mikveh'd por Juan para el arrepentimiento): ¿ Ha dicho Él, y no lo hará? ¿O ha hablado, y no lo hará bien?

Entonces, mientras que YHVH dijo que cumpliría Su declaración de que Él no es un hombre o el "hijo del hombre", damos la vuelta y declaramos que el hombre "Yahusha, el hijo del hombre" es YHVH en la carne.

Esto es extremadamente importante si queremos entender El Plan de Salvación. Porque en ningún lugar define ese plan como que YHVH tenga que venir a la Tierra a morir. Ese Plan se definió claramente en Su Palabra cuando YHVH enviaría un Sumo Sacerdote humano en el orden de Sadoc, YHVH lo purificaría y lo ungiría como el Cordero Pascual, y luego ese Sumo Sacerdote humano se ofrecería a sí mismo como OFRENDA POR EL PECADO

a YHVH.; derrotando así la Ley del Pecado y la Muerte. Ese hombre se convertiría a través de la resurrección en el hijo primogénito de YHVH ya que YHVH engendraría a ese Mesías como el hijo primogénito de la resurrección en Su familia.

Como hijo primogénito y heredero de todas las cosas, Yahusha fue hecho Rey para gobernar la Casa de YHVH/Reino de YHVH y Juez Eterno (de Sus cortes) como se prometió en Zacarías Capítulo 3. Necesitamos confiar en las palabras proféticas sobre el Mesías y tener fe en la capacidad de YHVH para cumplir Sus promesas que

tener fe en la capacidad de YHVH para cumplir Sus promesas que se encuentran en la <u>Torá. Aunque no lo entendamos. No</u> necesitamos "crear para nosotros dioses que no son dioses (Jeremías 9)". De hecho, necesitamos empaquetar todas estas "falsas doctrinas" nuevamente en los pequeños y agradables paquetes paganos en los que vinieron y enviarlos junto con el semidiós pagano que Constantino creó (Hesus Horus Krishna, también conocido como Jesús H. Cristo) de regreso a Babilonia. iEllos vinieron! Luego, con una pizarra limpia, conozca a Yahusha el Mesías y alinee nuestra doctrina con las Escrituras, no con la tradición humana.

#### marcos 7

<sup>8</sup> Has dejado de lado los mandamientos de Dios y te estás aferrando a las tradiciones humanas". ... Así invalidáis la palabra de Dios por vuestra tradición que habéis transmitido. Y haces muchas cosas así.

En resumen, necesitamos "salir de ella (Misterio de Babilonia)" y regresar a la Verdad que se encuentra en la Torá, los Profetas y el verdadero Mesías.

Ahora, miremos más a Yahusha el Sumo Sacerdote para que entendamos completamente quién era el sacerdote que Zacarías vio en su visión.

# Capítulo 4 ¿Mikvéh o bautismo?

## Introducción

Ahora que se nos ha dado un vistazo a lo que ocurrió después de que Juan "bautizó" a Yahusha y él huyó al desierto en el último capítulo, quiero explicar más sobre lo que Zachariah vio en su visión:

Zacarías 3

Vestiduras limpias para el Sumo Sacerdote, Yahusha

Entonces me mostró a Yahusha, el sumo sacerdote, de pie ante el <sup>2</sup>ángel de YHVH, y Satanás de pie a su derecha para acusarlo. YHVH le dijo a Satanás: "iYHVH te reprenda, Satanás! iYHVH, que ha escogido a Jerusalén, te reprenda! ¿No es este hombre un palo ardiente arrebatado del fuego?<sup>3</sup> Ahora Yahusha estaba vestido con ropa sucia mientras estaba de pie ante el<sup>4</sup>ángel. El ángel dijo a los que estaban delante de él: "Quítenle la ropa sucia". Entonces YHVH dijo a Yahusha: "Mira, yo he quitado tu pecado, y te pondré vestiduras finas",

YHVH le dice a Yahusha que Él ha quitado el pecado de Yahusha y luego viste a Yahusha con las vestiduras del Sumo Sacerdote. ¿Que esta pasando aquí? ¿Yahusha no "conoció pecado"?

Esta es una referencia directa a lo que acababa de sucederle a Yahusha cuando Juan lo mikvéh. iEl ritual de Mikveh es el ritual definido en La Ley de YHVH donde YHVH limpia a un hombre de pecado y lo consagra como Sumo Sacerdote! No queremos reconocer que esto se refiere a Yahusha porque se nos ha enseñado que vivió una vida sin pecado y que era dios. Sin embargo, las escrituras registran que Yahusha no nació perfecto sino que tuvo que ser perfeccionado durante su vida a través de pruebas y tribulaciones. Las Escrituras nos dicen que Yahusha no siempre fue perfectamente obediente sino que tuvo que aprender a obedecer a través del sufrimiento. Yahusha no recibió sus promesas en base a su propio mérito sino a través de la herencia

y la obediencia a La Ley:

Hebreos 1:4 NVI

4 habiéndose hecho tanto superior a los ángeles, cuanto heredó más excelente nombre que ellos.

Hebreos 5:8-9 NVI

<sup>8</sup> aunque era Hijo (no Dios), aprendió la <u>obediencia por lo que</u> <u>p</u>adeció (como todos los hombres ). <sup>9</sup> Y habiendo sido perfeccio<u>nado (no nacido perfecto</u> como Dios), vino a ser autor <u>de eterna sa</u>lvación para todos los que le obedecen

Hebreos 7:28 NVI

<sup>28</sup> Porque la ley pone como sumos sacerdotes a <u>hombres débiles</u> (<u>Yahusha tam</u>bién fue nombrado Sumo Sacerdote según la ley de la casa de Sadoc), pero (además de la ley) la palabra del juramento, que vino después de la ley, designa al Hijo (para ser el Melquisedec o el Gobernante Zadoc) que ha sido perfeccionado para siempre (como El Eterno Sumo <u>Sacerdote</u>).

Cuando el Apóstol Pablo dijo que Yahusha "no conoció pecado" estaba absolutamente en lo correcto y en contexto (aclaro en azul) Pablo está diciendo lo mismo que yo. Pablo era un Maestro de Torá y ABOGADO, él <u>sabía</u> exactamente lo que sucedía cuando Yahusha estaba en Mikveh y lo que significaba:

2 Corintios 5:21

YHVH hizo a Yahusha que no tuvo pecado (a los ojos de YHVH después de su Mikveh hasta su ejecución) para ser pecado por nosotros (una ofrenda por el pecado), para que en (pacto con) Yahusha podamos convertirnos en la justicia de YHVH (la sangre del Cordero cubre nuestro pecado restaurándonos a la perfección en la justicia).

Lo que Pablo dijo anteriormente simplemente explica exactamente lo que el Cordero Pascual hizo por Israel cada año. Pablo no sabía nada de la vida de Yahusha antes de Mikveh (no está registrado en ninguna parte) excepto que él no nació perfecto y tuvo que crecer en sabiduría, crecer en el conocimiento de YHVH, aumentar en el favor de YHVH, y aprender obediencia a YHVH como Pablo claramente establecido.

Si Yahusha tuvo que volverse mejor que los ángeles, aprender obediencia, llegar a conocer a YHVH, aumentar con el tiempo en el favor de YHVH, y perfeccionarse a través del sufrimiento... esa es otra forma de decir que en algún momento no fue mejor que los ángeles, no muy favorecido por YHVH, no perfecto y no obediente. Era un hombre como todos los demás y tuvo que convertirse en un "hijo" a lo largo de su vida, que es el ejemplo que todos debemos seguir, es decir, el Camino. Nosotros también arrepentimos de nuestro pecado, nosotros también debemos tenerte en YHVH para borrar nuestro pecado, nosotros también debemos ser Mikveh'd, nosotros también debemos crecer con el tiempo en el conocimiento de YHVH, también debemos aprender a obedecer a YHVH, debemos también ser santificados con el tiempo y aumentan en el favor de YHVH. De esto estaba hablando Yahusha cuando dijo que él era la Verdad y el Camino (su ejemplo es el camino verdadero) y nadie viene a YHVH a aceptar a través de él (su ejemplo).

Nuestra creencia equivocada de que Yahusha era de alguna manera un hombre-dios requiere que él sea perfecto, lo que lleva a una falsa doctrina tras otra. Cada uno para tapar los "problemas" evidentes con el anterior. Conduciendo a una "red de mentiras" llamada cristianismo. De hecho, no era un hombre-dios, sino "plenamente humano":

Hebreos 2

<sup>17</sup> Por esta razón, Yahusha tenía que ser hecho como ellos (fue hecho hombre), totalmente <u>humano en todo</u>, para que <u>pudiera</u> llegar a ser un sumo sacerdote misericordioso y fiel (que son escogidos entre los hombres) en el servicio de YHVH.

Profundizaré en esto en capítulos posteriores de este libro.

Con la comprensión adecuada de las Escrituras (principalmente la Torá) encontramos que no hay conflicto con la visión que vio Zacarías en el Capítulo 3 y el requisito de Yahusha de vivir una vida "sin mancha" durante un año antes de su ejecución. Desde el punto de la Mikveh de Yahusha cuando YHVH limpió totalmente su vida de pecado y quitó los pecados del mundo (trapos sucios), Yahusha hizo exactamente lo que Pablo está enseñando en sus cartas.

Lo que las escrituras registran es que Yahusha cumplió el papel de "Cordero Pascual" y esos corderos eran "novillos sin mancha". Pocas personas se dan cuenta de que el ministerio de Yahusha no fue de 3,5 años como se nos enseña (no hay apoyo bíblico para esa "tradición de hombres") sino más bien de 70 semanas o "alrededor de un año" como predijo el profeta Daniel. Esto también se admite en la Enciclopedia Judía. De la Mikveh de Yahusha cuando fue limpiado del pecado y ungido como el Mesías, vivió en perfecta obediencia y cuando murió fue verdaderamente el Cordero Pascual un "cordero de un año sin mancha". Para aquellos que quisieran saber más sobre el ministerio de Yahusha y la duración del mismo, les recomiendo el siguiente video del maestro Michael Rood:

### http://www.youtube.co m/watch?v=Cq87u3GY2rl

Nuestro "entendimiento" ha sido nublado por el cristianismo que, habiendo abolido la Ley, literalmente no sabe nada acerca de lo que realmente se supone que es el "bautismo" y lo que significó en la vida del Mesías. Ese es el propósito de este libro para definir lo que le sucedió a Yahusha cuando Juan "lo bautizó".

El papel del Sumo Sacerdote Juan y los Nazarenos (verdaderos hijos de YHVH)

Lo que Juan el Sumo Sacerdote estaba haciendo "en el desierto", en realidad en el río Jordán, estaba realizando el ritual de los ritos de limpieza llamados Mikveh en "agua viva" según los estándares de la Torá y enseñando correctamente la Torá. Estaba enseñando "salvación y arrepentimiento" como su padre Zacarías había profetizado acerca de Juan. Fue Juan quien sería el mentor de Yahusha y aquí es donde Yahusha aprendió y creció en el conocimiento y el espíritu de YHVH. iEs a través de Mikveh que YHVH quita nuestro pecado y nos volvemos blancos como la nieve a Sus ojos! Por eso YHVH le dijo a Yahusha "mira, he quitado tu pecado" en el desierto, porque acababa de llegar de ser Mikveh por el Sumo Sacerdote Juan.

Como expliqué anteriormente en este libro, el oficio legítimo ungido de Sumo Sacerdote ante YHVH (no Herodes) pasó de Yahusha III a su primer heredero varón, que fue su nieto Juan el Bautista.

Luego a su bisnieto y siguiente heredero varón (primo de Juan) Yahusha el Mesías. El papel de Juan como "la venida de Elias" fue allanar el camino para el Mesías y enseñar apropiadamente la salvación y el arrepentimiento. El pueblo de Israel sabía que Juan era el Sumo Sacerdote ungido y fueron a él para ser Mikveh'd (no fueron a los sacerdotes corruptos en el Templo). Los que siguieron a Juan el Bautista eran conocidos como Notsi o "Nazarenos".

Juan estaba preparando activamente a Israel para la venida del Mesías, el cual sabía que era Yahusha su primo. También sabía que Yahusha era el próximo heredero de su oficio de Sumo Sacerdote cuando cumpliera la mayoría de edad (30 años, la edad tradicional del hombre se consideraba un rabino). La gente conocía bien a Yahusha, él también era seguidor de Juan pero aún no sabían que él era el Mesías. Antes de que podamos llegar a comprender lo que sucedió ese día en el río Jordán cuando Juan gritó: "iHe aquí!

El Cordero Pascual de Dios que quita el pecado del mundo" mientras Yahusha se acercaba; Debemos saber y entender lo que es Mikveh y lo que significa antes de conocer al Mesías real.

También necesitamos mirar más de cerca el "bautismo" y lo que nos ha enseñado la Iglesia cristiana.

En un esfuerzo por distanciarse totalmente de todas las cosas

sagradas para YHVH (Su pueblo, Su Templo, Su Ciudad Eterna, Sus Leyes, Sus Fiestas y Su Shabat), la Iglesia de Roma le dio la espalda a la Mikveh así como al sacerdocio establecido por YHVH. La Iglesia Romana pagana creó un "nuevo" sacerdocio humano en la forma de Sacerdotes Católicos, Obispos, etc. y Pastores Cristianos. Ellos también crearon un "nuevo" bautismo reemplazando el Mikveh Ordenado por YHVH o limpieza ritual.

Entonces, ¿qué es la Mikveh y por qué el Sumo Sacerdote Juan el "Bautista" la realizaba en el desierto en lugar del Templo? Primero echemos un vistazo más de cerca a los nazarenos para encontrar una idea.

# Juan el gran nazareno - El maestro de justicia

En los Rollos del Mar Muerto hay una figura llamada "El Gran Notsri (Nazareno)" y "Maestro de Justicia". Se decía que él tenía la comprensión adecuada de la Torá, calificado en su instrucción precisa, y que era a través de quien YHVH revelaría a la comunidad "las cosas ocultas en las que Israel se había descarriado". Él legítimamente sería de la Casa de Sadoc (un verdadero Sumo Sacerdote). Este fue el mentor y maestro de Yahusha, Juan el Grande Notsri quien era de la Casa de Sadoc y el "Sumo Sacerdote ungido" en la sucesión de Yahusha III.

Esta descripción de "El Gran Notsri" se encuentra en el Documento de Damasco del Rollo del Mar Muerto, cuya datación por carbono se ubica alrededor del 44 a.C., el tiempo en que Juan actuaba como Sumo Sacerdote en el desierto. Juan fue profetizado para cumplir este mismo papel por su padre Zacarías:

Lucas 1:68-79

Canción de Zacarías

<sup>76</sup> Y tú, hijo mío, serás llamado profeta del Altísimo; porque irás delante de YHVH para prepararle el camino (Yahusha), <sup>77</sup> para dar a su pueblo el conocimiento de la salvación mediante el perdón de

sus pecados, <sup>78</sup> por la tierna misericordia de nuestro Dios, por la cual vendrá el sol naciente a nosotros desde el cielo <sup>79</sup> para iluminar a los que viven en tinieblas y en sombra de muerte, para guiar nuestros pasos por el camino de la paz". <sup>80</sup> Y el niño crecía y se fortalecía en espíritu; y habitó en el desierto hasta que apareció públicamente a Israel.

El Gran Notsri, fundador de los nazarenos, en ese momento era sin duda Juan el Bautista, quien era el legítimo Sumo Sacerdote de la Casa de Sadoc. Aunque existe un "debate" sobre quién fue este Gran Notsri entre los eruditos actuales, no debería haber dudas. Yahusha nos dijo exactamente quien era este gran Maestro de Justicia entre los Nazarenos y Esencias, era su propio mentor: Mateo 11:11

"De cierto os digo, entre los nacidos de mujer, no se ha levantado nadie mayor que Juan el Raiitkta

Si no hubo nadie más grande que Juan nacido de una mujer (eso incluye a todos los hombres), entonces él es The Great Notsri. Hasta aquí ese debate, Yahusha lo resolvió. Entonces, tenemos a Juan "el profetizado Gran Nazar" y "Maestro de Justicia (Torá)" de los Nazarenos, mencionado en los Rollos del Mar Muerto, e identificado por El Mesías, consagrando a Yahusha el Nazareno a través de la Mikveh definida en La Torá. Esta importancia no puede ser exagerada.

### Yahusha el Nazareno - seguidor de Juan

Los nazarenos eran una secta entre los judíos de Israel que seguían a Juan el Bautista en la época en que vivía Yahusha. Bajo la dirección de Juan, los nazarenos, sabiendo las profecías de Daniel acerca del tiempo de la venida del Mesías, se bañaban en la Mikveh diariamente en espera de la llegada del Mesías.

Yahusha y muchos de sus discípulos fueron los primeros seguidores de Juan el Bautista y todos... <u>nazarenos.</u> Cuando Juan consagró a Yahusha como su sucesor, sus seguidores siguieron a Yahusha "el

Nazareno" y lo aceptaron como el Mesías.

Se hablaba de los nazarenos como guardianes de la Torá, los Profetas y el Mesías. Es una mala traducción en nuestras Biblias donde dice "Jesús de Nazaret". No solo su nombre no es Jesús, no solo el pueblo de Nazaret no existía entonces, sino que los términos "secta de los nazarenos" y "Yahusha de Nazaret" son los mismos. Ambos emplean el adjetivo nasraya ( o hebreo "Notsri") proviene de la palabra hebrea netser (rama), que a su vez se deriva del verbo natsar que significa "guardar, vigilar, guardar o preservar", en contexto hablando de la Torá. Yahusha era de hecho un Notsri y custodio de La Torá, por eso se le llamó Yahusha el Notsri (mal traducido como Jesús de Nazaret), custodio y guardián de La Torá.

## El Apóstol Pablo - Líder de los Nazarenos, seguidor de Yahusha

El Apóstol Pablo también era Nazareno o Notsri. Después de que Pablo fue arrestado en Jerusalén; fue escoltado a Cesárea para comparecer ante el gobernador, Félix. Bajo la autoridad de Ananías, el sumo sacerdote "no autorizado", Tértulo presentó los cargos ante Félix.

Note su acusación:

Hechos 24:5-6

"Porque hemos hallado a este hombre compañero pestilente [una plaga], y promotor de sedición entre todos los judíos por todo el mundo, y cabecilla de la secta de los nazarenos- el cual intentó también profanar el templo; y prendiéndole, quisimos juzgarle conforme a nuestra ley.".

### Los requisitos justos y el significado de la Mikveh

Ahora que entendemos que Juan el Bautista, Yahusha, Pablo y casi todos los discípulos y apóstoles eran todos Notri o nazarenos "guardianes de la Torá". Entonces, debemos mirar a la Torá para entender lo que Juan estaba haciendo al "bautizar" a los judíos en

el río Jordán. No estaba creando una "nueva" institución o ritual llamado "bautismo", estaba realizando la Mikve en vida.

### agua.

Mikveh es el proceso de inmersión total en agua "viva" o que fluye (no agua estancada) para limpiar ritualmente a una persona por diversas razones, como enfermedad, pecado, consagración de un sacerdote, etc. Para comprender el significado de Juan, el Nazareno Zadok Sumo Sacerdote, Mikveh' el Nazareno Zadok Sumo Sacerdote Yahusha en el desierto... debemos saber la razón detrás del ritual Mikveh como se define en **La Torá.** 

Después de que Herodes mató al Sumo Sacerdote Yahusha III y nombró a otro Sumo Sacerdote, Juan vivió un estilo de vida esenio muy excluido en el desierto (probablemente evitando a Herodes) y había repudiado el corrupto Sistema Sacerdotal del Templo en Jerusalén. El mismo camino que tomaría Yahusha más tarde como seguidor de Juan. El descubrimiento de los Rollos del Mar Muerto indica que muchas de las enseñanzas de Yahusha fueron inspiradas por Juan, el "Maestro Esenio de Justicia". Con razón Yahusha le dio a Juan elogios tan altos como:

Mateo 11:11

"De cierto os digo, entre los nacidos de mujer, no se ha levantado nadie mayor que Juan el Bautista.

Frente al linaje elegido de Sumos Sacerdotes por YHVH, Herodes había "elegido" el suyo propio y esos Sacerdotes del Templo habían dejado de cumplir con los requisitos de la Torá de imponer las manos en la Mikveh, <u>esta</u> es solo una de las cosas que llevaron a Juan al desierto para servir al pueblo como Sumo Sacerdote.

### La enseñanza del Apóstol Pablo sobre la Mikveh de Yahusha como "elemental"

A continuación se muestra lo que Pablo escribió acerca de la enseñanza elemental acerca de la Mikveh de Yahusha:

Hebreos 6

<sup>1</sup>Por tanto, vayamos más allá de las enseñanzas elementales DE la doctrina del Mesías y avancemos hacia la madurez, no (ahora Pablo enumera echando de nuevo la enseñanza fundamento fundamental acerca de Yahusha) el arrepentimiento de los hechos que conducen a la muerte, y 2 de la fe en YHVH, acerca de la limpieza ritos (Mikveh) instrucción (requisitos de la Torá) y (instrucciones o requisitos de la Torá sobre) el lavado de manos, (y requisitos de la Torá sobre) la imposición de manos (para transferir los pecados sobre el Cordero de la Pascua), la resurrección de los muertos y el juicio eterno, hacerlo (pero sólo si entendemos la Mikveh de Yahusha)

Entonces, permítanme aclarar lo que Pablo está diciendo. En el v. 1, él declara que estas son enseñanzas "acerca de Yahusha" y luego enumera cada enseñanza crítica acerca de Yahusha. En el vs. 2 menciona "instrucciones" que en hebreo es la palabra "Torá" concerniente a "ritos de purificación" que es Mikveh. Así que permítanme reafirmar más claramente a continuación cómo debe leerse Hebreos 6, recuerden que Pablo era un nazareno, guardián de la Torá:

Hebreos 6

<sup>1</sup>Por lo tanto, avancemos y maduremos en nuestro entendimiento acerca de las cosas concernientes a Yahusha, sin volver a acostar (tener que volver a aprender una y otra vez) la enseñanza bási<u>ca acerca de Yahusha (todo lo que se menciona a continuación está hablando "acerca de Yahshúa"):</u>

- Sobre el fundamento de Yahusha del arrepentimiento de los actos que conducen a la muerte (refiriéndose a la Mikveh de Yahusha para el arrepentimiento por Juan)
- y de la fe de Yahusha en YHVH (para borrar su pecado a través de Mikveh)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> "instrucciones" sobre "ritos de limpieza" (es decir, debemos

conocer los requisitos de la Torá con respecto a Mikveh para saber el significado de lo que le estaba sucediendo a Yahusha)

 y (Requisitos de la Torá) de lavado e imposición de manos (en la orden de Yahusha).

Mikveh, el ritual para transferir la autoridad sacerdotal y pasar los pecados del mundo a Yahusha como el Cordero Pascual)

- Cómo Yahusha fue resucitado de entre los muertos por YHVH quien escuchó sus gritos por su piedad en la vida (Hebreos 5:7)
- y cómo Yahusha ahora reina como juez eterno sobre la Casa de YHVH

(Zacarías 3:7)

<sup>3</sup> Y YHVH solo nos permitirá avanzar hacia la madurez (con respecto a Yahusha) una vez que establezcamos este fundamento firmemente.

El Apóstol Pablo nos está enseñando la importancia de la Mikveh de Yahusha. YHVH no nos permitirá avanzar y madurar en el conocimiento espiritual hasta que entendamos lo que sucedió cuando Juan gritó: "iHe aquí! El Cordero Pascual de Dios" y luego Mikveh'd Yahusha. Seguiremos siendo "niños" en YHVH y nunca progresaremos a la madurez completa hasta que entendamos el concepto que estoy explicando en este libro acerca de Yahusha. Pablo enfatizó esto muy bien y después de tratar de explicar todo lo que estoy en este libro acerca de Yahusha como Melquisedec, finalmente "aparentemente" levantó los brazos con frustración y dijo:

Hebreos 5

11

Tenemos mucho que decir acerca de esto (en contexto él estaba hablando de Yahusha como el Gobernante

12 Zadok), pero es difícil dejártelo claro porque ya no tratas de entender.

De hecho, aunque para este momento deberías ser maestro (de La Torá, no hubo NT por otros 300 años), necesitas a alguien que te enseñe las verdades elementales de la palabra de YHVH (La Torá) 13

nuevamente. Necesitas leche, no comida sólida! la leche, siendo todavía un cualquiera que viva en estado de bebé, no está familiarizado con la enseñanza sobre la justicia (nuevamente La Torá). a la Torá) se han

14 <u>entrenado para distingui</u>r Mas el alimento sólido es para los maduros, los cuales por el uso constante (obediencia el bien del mal (que es para lo que se dio la Ley).

Ese concepto resumido tan elocuentemente en Hebreos 6:1 por el Apóstol Pablo, fue exactamente lo que Zacarías vio en una visión de YHVH en Zacarías Capítulo 3.

Paul entendió todo lo que estoy explicando aquí. Mencionó el bautismo o limpieza ritual (Mikveh) y la imposición de manos en el contexto de Yahusha como tan fundamentales para nuestro crecimiento en YHVH que si no entendemos estas doctrinas...

YHVH impedirá nuestro crecimiento en Él. La Mikveh de Yahusha es EL punto de partida y el momento crucial cuando Yahusha se convirtió en el Mesías, el Eterno Sumo Sacerdote Melquisedec y el Cordero Pascual de Dios, todo dado a Yahusha a través de la herencia (líneas de sangre).

Permítame resumir Hebreos 6:1 nuevamente para que quede claro. Pablo dice que estas son "enseñanzas elementales <u>acerca de Yahusha</u>". Sí, todo lo que Pablo enumeró en Hebreos 6:1 se refería a Yahusha y se refería a su Mikveh:

Arrepentimiento de actos que conducen a la muerte - Yahusha se arrepintió de cualquier acto que conducir a la muerte yendo a Juan para ser Mikveh'd. No sabemos "qué" porque su vida antes de ese punto no fue documentada por una razón (no le importa a YHVH), no estaban simplemente "desaparecidos". Ellos ya no

"contaban" a los ojos de YHVH porque Yahusha se había arrepentido y había sido Mikveh. Esta es probablemente la razón por la que su vida documentada comienza cuando él en su Mikveh; su vida anterior simplemente no tuvo relevancia para el estado de perfección de Yahusha a partir de ese momento.

- Imposición de Manos Fue en la Mikveh de Yahusha que Juan impuso las manos sobre Yahusha, fue purificado ritualmente a través de la Mikveh, y los pecados del mundo fueron transferidos sobre los hombros de Yahusha como el Cordero Pascual. Ese es el papel del Sumo Sacerdote cada año para imponer las manos sobre el cordero y transferir los pecados de Israel.
- Instrucciones sobre los ritos de limpieza Torá es hebreo para "instrucciones" y ritos de limpieza es Mikveh. iAsí que esto literalmente dice "conoce la Torá con respecto a Mikveh"! En el día de su Mikveh, Yahusha fue perdonado por YHVH, limpiado y consagrado Sumo Sacerdote según los requisitos de la Torá (exactamente como se muestra en la visión de Zachariah).
- Ejerciendo fe hacia YHVH Yahusha ejerció su fe en su Mikveh que YHVH "borraría su pecado" como lo prometió en la Torá (instrucciones sobre ritos de limpieza) y lo confirmó en el desierto (Zacarías 3).
- Resucitado de entre los muertos La Palabra dice que YHVH "escuchó el clamor de Yahusha para librarlo de la muerte" DEBIDO a la piedad de Yahusha Hebreos 5:7. Tal como lo muestra la visión de Zachariah.
- Yahusha en la visión de Zacarías, SI Yahusha obedecería Sus mandamientos y demostraría su piedad hacia YHVH (Hebreos 5:7), ENTONCES Yahusha "gobernaría" la Casa de YHVH y estaría a cargo de su "tribunales". YHVH también perdonaría los pecados del mundo en un día (la ejecución de la Pascua de Yahusha). Yahusha recibió un nombre sobre todo nombre y se sentó a la diestra de

YHVH. Tal como nos mostró la visión de Zacarías, Yahusha fue hecho Rey y él "gobierna la casa de YHVH" y Juez Eterno tomando posesión de las cortes de YHVH. Esto también fue profetizado en Isaías 9:6 "y el GOBIERNO estará sobre sus hombros". Yahusha ahora reina como el eterno Rey/Juez/Sumo Sacerdote.

Pablo sabía que Yahusha era descendiente por sangre del Orden Sacerdotal de Zadok será el Sumo Sacerdote Justo "Melquisedec" ¿Qué más sabía Pablo (además de la verdad de la Mikveh de Yahusha) siendo fariseo, maestro en la Torá, nazareno y maestro de la Ley y los Profetas?

iÉl sabía que el plan de YHVH era enviar un Sumo Sacerdote de Sadoc para ofrecer el Sacrificio final del Cordero Pascual y gobernar como el "Sadok Gobernante Eterno"! Pablo entendió lo que sucedió cuando Juan impuso sus manos sobre Yahusha y le hizo Mikveh, consagrando a Yahusha como Sumo Sacerdote, transfiriendo toda autoridad a él, y transfiriendo todos los pecados del mundo al Cordero Pascual.

Pablo también entendió que la sangre del Cordero Pascual cubriría los DECRETOS contra nosotros que se encuentran en la Ley que conducen a la Gracia y hacen "total la Ley".

Las enseñanzas de Pablo han sido gravemente mal traducidas y mal enseñadas por la religión pagana romana. Habiendo abolido la Ley, no tienen idea de lo que Pablo está hablando en sus cartas. Ahora, exploremos los escritos de Pablo que confirman que él sabía exactamente lo que había sucedido cuando Juan Mikveh'd Yahusha.

### El Sumo Sacerdote Perfecto Melquisedec

Pablo sabía que Yahusha era el elegido Gobernante Sadoc. Pablo sabía que Yahusha fue perfeccionado por YHVH, perdonado por YHVH y consagrado como Sumo Sacerdote a través de Mikveh. Pablo sabía que Yahusha era escuchado por YHVH <u>por su piedad no porque</u> Yahusha fuera un dios/hombre. Es por esa razón (su

piedad) que Yahusha se convirtió en la fuente (Cordero Pascual) de salvación (por cargar con los pecados del mundo). Pablo también, al igual que yo, encontró esto difícil de explicar porque todos se han vuelto tardos para oír teniendo llegado a creer la "tradición" y la leyenda babilónica de que Yahusha era "YHVH en la carne". A continuación vemos a Pablo enseñando esta misma verdad claramente:

### Hebreos 5

El Sumo Sacerdote Perfecto

<sup>1</sup> Porque todo sumo sacerdote tomado de entre los hombres es constituido a favor de los hombres en lo que a Dios se refiere para ofrecer ofrendas y sacrificios por los pecados; 2 puede tratar con dulzura a los ignorantes y extraviados, ya que él mismo también está acosado por la debilidad; 3 y por eso está obligado a ofrecer sacrificios por los pecados, como por el pueblo, así también por sí mismo. 4 Y nadie toma la honra para sí sino que la recibe cuando es llamado por Dios, así como lo fue Aarón; Así tampoco Yahusha se glorificó a sí mismo haciéndose sumo sacerdote, sino que (fue) YHVH quien (además de ser Sumo Sacerdote) dijo a Yahusha "TÚ ERES MI HIJO, HOY YO TE HE ENGENDRADO"; tal como YHVH dice también en otro pasaje (escogiendo a Yahusha entre los hombres como Sumo Sacerdote de la Casa de Sadoc), "TÚ ERES SEGÚN PARA SIEMPRE SACERDOTE MELQUISEDEC". En los días de la carne de Yahusha (cuando era hombre), Yahusha ofreció oraciones y súplicas con gran clamor y lágrimas al Único (YHVH) que podía salvar a Yahusha de la muerte, y Yahusha fue oído (por YHVH) a causa de su piedad. 8 Aunque Yahusha era un hijo Yahusha tuvo que aprender obediencia (a YHVH) de las cosas que Yahusha sufrió <sup>9</sup> Y habiendo sido perfeccionado (Yahusha no nació perfecto siendo simplemente un hombre) Yahusha se convirtió (no siempre lo fue, SE CONVIRTIO después de su sumisión y muerte en la Pascua) para todos los que

le obedecen en la fuente de salvación eterna (el pecado ofrenda), <sup>10</sup> siendo designado por YHVH como sumo sacerdote (elegido de entre los hombres versículo 1) según el orden de Melquisedec (él era por herencia o linaje un Rey de la Casa de David y Sumo Sacerdote de la Casa de Sadoc es decir Gobernante Sadoc). <sup>11</sup> Acerca de él tenemos mucho que decir, y es difícil de explicar, ya que os habéis vuelto tardos para oír.

Pablo sabía Transferir el Sacerdocio y la Ley a Melquisedec ; lo que había ocurrido en el desierto con Juan en la Mikveh de Yahusha.

Vemos a continuación que Pablo entendió exactamente lo que sucedió cuando Juan Mikveh'(sumerguió) a Yahusha. Pablo nos dice claramente que el oficio sacerdotal fue transferido a Melquisedec. Pablo también explica que La Ley fue transferida para servir al nuevo Sumo Sacerdote Eterno así como también La Ley fue transpuesta al espíritu (escrito en nuestros corazones) como YHVH declaró que sería. "El Nuevo Pacto" se define por la Ley siendo elevada, no abolida.

Jeremías 31:31-35

<sup>31</sup> "Vienen días," declara YHVH, "en que haré un nuevo pacto con el pue<u>blo de Israel y con</u> el pueblo de Judá. <sup>32</sup> No será como el pacto que hice con sus antepasados cuando los tomé de la mano para sacarlos de Egipto (escrito en piedra), porque ellos rompieron mi pacto, aunque yo era un marido para ellos --declara YHVH.

<sup>33</sup> "Este es el pacto que haré con el pueblo de Israe<u>l (sí. el pueblo</u> de Israel... la Casa de Israel y la Casa de Judá, no los romanos paganos) después de ese tiempo," declara el Señor.

"Pondré mi lev en su mente v la escribiré en su corazón"

Sabiendo que la Ley no fue abolida sino "transpuesta" a la intención espiritual del corazón, Pablo dice:

Hebreos 7:12

"porque cuando hay una transferencia del oficio sacerdotal (a Melquisedec), por necesidad hay TAMBIÉN UNA TRANSFERENCIA DE LA LEY del sacerdocio (por la cual el sacerdocio tiene autoridad)"

iPablo sabía que no era la Ley clavada en la cruz, sino solo los decretos dentro de ella!

A continuación hay una introducción muy superficial a El Reino de YHVH, mi próximo libro. El Reino de YHVH fue revelado a la humanidad a través de la transposición (transferencia de posición) de lo oral a lo escrito y a lo espiritual. Esta verdad no pasó desapercibida para el apóstol Pablo.

Siendo un experto en Torá, Pablo sabía que La Ley contenía 3 elementos comunicados verbalmente por Adán a través de Moisés. La Ley fue entonces escrita en tiempos de Moisés "en piedra". Vemos a continuación que Pablo estaba muy consciente de que la Ley en todos los aspectos no solo le fue dada a Moisés, sino también a Abraham verbalmente y a Jacob verbalmente, y que la Ley era una parte vital de cada pacto que YHVH hizo con la humanidad (Edénico, Adámico, Abrahámico). , mosaico, davídico y Yahushaico):

Deut. 5

<sup>30</sup> "Ve, diles que regresen a sus tiendas. <sup>31</sup> Pero quédate aquí conmigo para que te dé todos los mandamientos, decretos y leyes que les enseñarás a observar en la tierra que les doy en posesión". Génesis 26:5 - NVI

<sup>5</sup> Por cuanto obedeció Abraham mi voz, y guardó mi ordenanza, mis mandamientos, mis estatutos y mis leyes .

Sal 147:19-148:1 - NVI

19 Él anuncia su palabra a Jacob, sus estatutos (mandamientos y leyes) y sus juicios (decretos) a Israel <sup>20</sup> No ha hecho así con ninguna nación; y en cuanto a sus juicios, no los han conocido. Alabado sea YHVH.

Pablo estaba muy consciente de los siguientes 3 elementos que juntos se llaman LA LEY:

- Sus Mandamientos (10 Mandamientos)
- Sus Leyes (Dietética, Sacerdotal, Sacrificial, Ritual de Pureza, Sacrificial, Judicial, Moral, agrícola, comercial, sabático, comunitario, prohibición, diezmos/ofrendas, etc.)
- Sus Decretos (Sentencias Judiciales que ascienden a un Certificado de Deuda contra nosotros por nuestra desobediencia a Sus Mandamientos y Sus Leyes)

Ahora que entendemos que los "decretos" son solo una parte de La Ley. La parte donde se pronuncia el juicio de YHVH por nuestra desobediencia a Sus Mandamientos y Leyes, se hace evidente lo que Pablo dijo fue clavado en la cruz... LOS DECRETOS EN CONTRA DE NOSOTROS:

Colosenses 2:14-16

"Habiendo cancelado el certificado de deuda (embargado contra la humanidad) consistente en decretos (penas por transgredir Sus Mandamientos y Sus Leyes) contra nosotros y que (estos decretos que equivalían a un certificado de deuda) nos era hostil (porque no guardar Sus Mandamientos); y YHWH lo ha quitado (el certificado de deuda que son los decretos solo que no La Ley) de en medio (sacrificando Su Cordero Pascual para cubrirnos ), habiéndolo clavado (el "certificado de deuda" que son el decreto solamente no toda la Ley) a la cruz.

Así que Pablo claramente dijo que solo los decretos impuestos contra nosotros que son hostiles a nosotros son los que YHVH ha quitado de en medio, clavándolos en la cruz con Yahusha. La sangre de Yahusha cubrió los decretos pronunciados contra nosotros por nuestro pecado contra YHVH y nuestra desobediencia a La Torá. De esta manera, el pecado del mundo murió con Yahusha el Cordero Pascual. Pablo llama a esta cobertura de los decretos en La Ley "gracia".

Una vez más, cubro este tema con mucho más detalle en mi próximo libro "El Pacto Yahushaico" ya que Yahusha no vino a abolir la Ley sino a perfeccionarla cubriendo los decretos contra nosotros. Este libro, sin embargo, establece la autoridad de Yahusha para hacer precisamente eso.

Pablo está definiendo claramente la diferencia entre La Ley del Pecado y la Muerte y La Ley del Espíritu de Vida ... esa diferencia es que los decretos en La Ley están cubiertos por la sangre del cordero.

La Ley del Pecado y la Muerte vs. La Ley del Espíritu de Vida Lo que el Apóstol Pablo estaba explicando es que los "decretos" que se encuentran dentro de La Ley están cubiertos por la sangre del Cordero Pascual que completa La Ley. Entonces lo que tenemos es:

La Ley del Pecado y de la Muerte - Esta es La Ley que es "debilitada por nuestra carne". Nuestra carne siendo hostil a La Ley activando el "decreto" contra nosotros por transgredirla.

Entonces, La Ley del Pecado y la Muerte (pecas y mueres por decreto) es La Ley con decretos activos antes de que la sangre de Yahusha los cubra. Estábamos siendo cautivos del pecado y la muerte por los decretos.

La Ley del Espíritu de Vida - es La Ley con los decretos cubiertos por la sangre del Cordero haciendo que La Ley sea íntegra de nuevo y no abolida de ninguna manera. La debilidad en La Ley (nuestra carne) ha sido justificada y nosotros, a través de la sangre del cordero, somos restaurados a la perfecta obediencia a La Ley. Nosotros, por lo tanto, somos herederos de las promesas de La Ley para perfecta obediencia... esa promesa es Vida Eterna. Entonces La Ley del Espíritu que conduce a la Vida es La Ley con los decretos "clavados en la cruz".

Pablo explica esto más adelante en el Libro de Romanos:

### Romanos 8

Vida a través del Espíritu

<sup>1</sup>Por tanto, ahora no hay condenación (no hay decretos activos en

La Ley) para los que están en (pacto con) Yahusha el Mesías, <sup>2</sup> porque por Yahusha la ley del Espíritu que da vida (La Ley con los decretos clavados en el cruz) te ha liberado de la ley del pecado y de la muerte (La Ley del Pecado y Morirás por Decreto Divino). 3 Porque lo que la ley era incapaz de hacer (dar vida por la obediencia) porque estaba debilitada por la carne (que es contra la Ley de Dios y nosotros la transgredimos), Dios lo hizo enviando a su propio Hijo en semejanza de carne de pecado (como humano) para ser una ofrenda por el pecado (el chivo expiatorio / Cordero pascual). Y así condenó el pecado en la carne (al morir sin pecado a través de Mikveh), <sup>4</sup> para que el justo requisito de la ley (no ha sido abolido, la justicia sigue siendo la obediencia a la Ley) pudiera cumplirse plenamente en nosotros (nosotros serían restaurados a la perfección), que no viven según la carne (que es hostil a la Ley) sino según el Espíritu (cuya mente está puesta en la Ley mientras la obedecemos en amor y no en obligación).

<sup>5</sup> Los que viven según la carne (transgreden la Ley) tienen la mente puesta en los deseos de la carne (debilitando el poder de la Ley para conceder la vida eterna); pero aquellos que viven de acuerdo con el Espíritu tienen sus mentes (la Ley está escrita en nuestra mente y corazón) puestas en lo que el Espíritu desea (definido en La Ley donde se promete la Vida Eterna por la perfecta obediencia). <sup>6</sup> La mente gobernada por la carne es muerte (la pena impuesta por los decretos en La Ley por transgredirla), pero la mente gobernada por el Espíritu es vida y paz (la promesa en La Ley para la obediencia). <sup>7</sup> La mente gobernada por la carne es enemiga de Dios; (porque) no se somete a la ley de Dios, ni puede hacerlo. <sup>8</sup> Los que están en el ámbito de la carne no pueden agradar a Dios (porque agradar a YHVH se define como la obediencia a Su Ley Hebreos 2:13, es decir, justicia o rectitud o agradar a YHVH es guardar La Ley)

Lo que Pablo está describiendo es lo que él llamó una "espada de

dos filos" en Hebreos 4:

<sup>12</sup>Porque la palabra de Dios (La Torá, no hubo NT hasta 300 años después) está viva y eficaz (de ninguna manera abolida). Más cortante que toda espada de doble filo, penetra hasta partir el alma (tu voluntad carnal) y el espíritu (La Voluntad de YHVH), las coyunturas y los tuétanos; juzga los pensamientos y actitudes del corazón (La Ley ha sido escrita en nuestra mente y corazón Hebreos 10:16, Jeremías 31:33).

<sup>13</sup>Nada en toda la creación está oculto a la vista de Dios. Todo está descubierto y puesto al desnudo ante los ojos de aquel a quien debemos dar cuenta.

Los dos filos de esta "espada" son:

- transgredes Su Ley y mueres
- fielmente (en pacto con Yahusha) lo obedeces y vives. Un lado es La Ley con decretos activos "Ley del Pecado y de la Muerte". El otro lado es La Ley con los decretos clavados en la cruz "Ley de Espíritu de Vida"

### Mikveh para limpiar ritualmente

Mikveh es un requisito justo de La Ley. Esta es la razón por la que Yahusha le exigió a Juan que siguiera adelante aunque Juan reconoció la autoridad de Yahusha sobre él como el Gobernante Sadoc. Yahusha siendo Melquisedec, simplemente no había ningún ser humano por encima de él calificado para que Mikveh Yahusha aceptara a Juan. Fue Juan a quien YHVH profetizó y le dio la autoridad para hacerlo como "Elias", el Sumo Sacerdote ungido y mentor de Yahusha.

Mikveh fue establecida por YHVH en La Ley por muchas razones pero la más importante para este capítulo es la consagración de los sacerdotes, para más información:

http://en.wikipedia.orq/wiki/Mikvé

El ministerio de Yahusha como Sumo Sacerdote (quien más tarde

ofrecería el último Sacrificio de la Pascua) comenzó con su consagración (Mikveh) por el Sumo Sacerdote ordenado Juan (quien lo precedió en la Casa de Sadoc). Juan puso sus manos sobre la cabeza de Yahusha, transfirió toda la autoridad del Sacerdocio al Sumo Sacerdote de Sadoc Yahusha y luego lo sumergió en agua haciéndolo ritualmente limpio de todo pecado ante YHVH. iAsí como lo vemos en la visión de Zacarías 3! Ahora, Yahusha estaba listo para comenzar su ministerio como El Mesías y estaba preparado como El Cordero Pascual y los pecados del mundo acababan de ser transferidos sobre sus hombros.

Vemos en La Enciclopedia Judía que se requería que un Sumo Sacerdote Aarónico pusiera las manos sobre el "chivo expiatorio", transfiriendo así los pecados del pueblo al cordero sin mancha en la Pascua y al macho cabrío en el Día de la Expiación.

"Cuando la ofrenda, si era un cuadrúpedo, había sido traída dentro del recinto del santuario, y después de que el examen se había encontrado calificado, el oferente ponía una mano sobre la cabeza de la víctima (Lev. i. 4; iii. 2, 8, 13; iv. 5, 15). Sobre el chivo expiatorio, el sumo sacerdote ponía ambas manos (ib. xvi. 21). Esta "imposición de manos" ("semikah") no podía ser realizada por un sustituto.

Leer más: http://www.jewishencyclopedia.com/view.isp?artid=35&letter=S#ixzz1alhnHOY8

iCon razón Yahusha "corrió hacia el desierto" tal como lo hicieron los chivos expiatorios! ¿Qué harías si los pecados del mundo entero simplemente fueran puestos sobre TUS hombros y fueras el "chivo expiatorio/ofrenda por el pecado" para toda la raza humana? Sé que yo haría lo mismo y buscaría el rostro de YHVH. iYo no saldría de ese desierto hasta que YHVH me asegurara que yo era de hecho el Mesías! Eso es exactamente lo que hizo Yahusha y tomó 40 días/noches para obtener esa segundad (probablemente solo duraría unas 24 horas). Vemos lo que sucedió en ese desierto en

Zachariah Capítulo 3 en detalle. YHVH vistió a Yahusha como Sumo Sacerdote, y sacó de ese desierto El Retoño o "Natsri"... iYahusha el Nazareno, ahora dejando ese desierto como el Sumo Sacerdote reinante y Rey de Israel por sangre a través de la herencia!

Debemos entender que está registrado en los días de Malaquías que los Sumos Sacerdotes en el Templo habían detenido el proceso de imposición de manos. Para restaurar este proceso justo, el Sumo Sacerdote Juan (el "Bautista") tuvo que retirarse al desierto al río Jordán para santificarse de la población en general y servir adecuadamente como Sumo Sacerdote. Esto fue necesario para restaurar el papel del Sumo Sacerdote según los Estándares de la Torá. Yahusha no podía ir al Templo para la consagración o preparación como el Cordero Pascual porque ese sistema se había corrompido. Yahusha fue a Juan quien fue ordenado por YHVH para consagrar y preparar a Yahusha como Sumo Sacerdote y Cordero Pascual. Juan sabía que ese era su trabajo y tan pronto como vio a Yahusha, no pudo contenerse más y gritó a todos los nazarenos que lo seguían:

"iHe aquí el Cordero que quitará el pecado del mundo!"

Exactamente Juan... Exactamente como me siento. He aquí... mi Rey, mi Cordero Pascual, mi Yom Kippur, mi Sumo Sacerdote, mi hermano... iYahusha que es mi Mesías! AleluYahweh! La "palabra" o Plan profético de YHVH se había convertido en "carne"... YHVH había cumplido Su promesa en Yahusha de enviarnos un Mesías humano para quitar nuestro pecado y cumplir la metáfora de Abraham sacrificando a Isaac. Isaac siendo salvado por un sustituto. Yahusha como El Eterno Sumo Sacerdote de la Casa de Sadoc se sacrificaría a sí mismo, el primogénito de YHVH, para poner fin al sustituto anual de un cordero en la Pascua. Por eso su sacrificio fue una vez para siempre. Ya no necesitamos un sustituto anual.

La vida del primogénito ha satisfecho la pena del pecado...

### MUERTE.

La muerte no puede retener a un "hombre inocente", así que no pudo retener a Yahusha. Estoy en pacto con YHVH a través de la sangre de Yahusha y a través de su sacrificio la muerte no me detendrá ya que soy restaurado a la obediencia perfecta y encontrado inocente también. Los Decretos Divinos dentro de La Ley que me hubieran condenado han sido satisfechos y heredaré las promesas que se encuentran en La Ley para la obediencia... todas ellas.

### El requisito justo de limpieza ritual antes de construir el Templo de YHVH

Yahusha es el arquitecto principal y la piedra angular del Templo. En ese rol, debe tener Mikveh para estar ritualmente limpio. YHVH hizo del Sumo Sacerdote Yahusha III el Sumo Sacerdote (quien velaba por la construcción del Segundo Templo) un presagio de Yahusha el Mesías - Sería su nieto Yahusha el Mesías quien sería el Arquitecto Principal y piedra angular del 3er y último Templo de YHVH.

Así como Yahusha hijo de Nun fue elegido por YHVH para tomar el lugar de Moisés y guiar a los hijos de Israel a la Tierra Prometida, toda la nación de Israel tuvo que ser Mikveh en el cruce del Mar Rojo. Todos estos son tipos y sombras del Mesías venidero.

Yahusha, el Agua Viva - La Fiesta de Sucot

Yahusha pronunció algunas palabras muy específicas en el último día durante la Fiesta de Sucot que enviaron ondas de choque a través de los atrios del Templo. El versículo Juan 7:37 dice:

En el último día, ese gran día de la fiesta (de Sucot), Yahusha se levantó y clamó a gran voz, diciendo: "Si alguno tiene sed, venga a mí y beba".

¿Puedes imaginarte a un hombre parado en medio del Templo en Sucot y gritando ESO justo cuando el Sumo Sacerdote estaba sacando agua de un pozo? Yahusha sabía que él era el Sumo Sacerdote ungido y el heredero legítimo de Yahusha III, no aquellos "designados por Herodes" que eran impostores en el cargo de Sumo Sacerdote.

Hubo una ceremonia de agua hecha en el Altar ese día Yahusha pronunció estas palabras. ¿Sabes cuál era el significado de esta ceremonia? ¿Sabes de qué pozo de Jerusalén sacarían el agua? ¿Sabías que las aguas del pozo tenían un Nombre? ¿Qué Salmos se cantaron durante este Ritual del servicio del Templo? Quiero animar al lector a saber estas cosas, pero ese no es el enfoque de este capítulo o libro. Para entender todas estas cosas, vea:

http://foundationsmin.org/studies/tabernacles.htm

Algunos comentarios sobre el "Bautismo cristiano"

En la Iglesia cristiana, todo el concepto fue tomado de los rituales paganos. Solo hay una pequeña mención de la Mikveh y ni una palabra del razonamiento detrás de la Mikveh de Yahusha cuando investigas "bautismo". Se enseña como un "rito nuevo" establecido por "Jesús" y lo llaman "sacramento" o "rito religioso de Jesucristo". La iglesia falsa con su falso mesías ha secuestrado literalmente cada componente crítico del Plan de Salvación de YHVH y lo ha reemplazado con ritos paganos.

No, Yahusha no instituyó un "nuevo rito". Esto no podría estar más lejos de la verdad y Yahusha lo admitió cuando dijo que tenía que hacerlo para cumplir toda la justicia que es la Torá. No era "nuevo" y Yahusha no estableció nada que no estuviera ya definido en La Torá por YHVH.

Desde los candidatos al bautismo cristiano que son golpeados 3 veces (para representar a su Dios, la Trinidad pagana) en la frente con agua... hasta los infantes que son "rociados" y se les da un nombre... todo está tomado del paganismo. Fiel a la forma cristiana, como con todas sus doctrinas, la doctrina del bautismo es una fuente constante de confusión y disputas entre las denominaciones. Recuerda, ¿quién es el autor de "confusión"?

Exactamente. NO hay confusión a menos <u>que "destr</u>uyas La Ley de YHVH".

Referencia: <a href="http://en.wikipedia.org/wiki/Baptism\_ves">http://en.wikipedia.org/wiki/Baptism\_ves</a> un pequeño párrafo confuso sobre el "Ritual judío" de Mikveh perdido en un mar de tradición humana. Mikveh ni siquiera es un "ritual judío" en absoluto.

Dicen que debido a que el cristianismo ha hecho todo lo posible para convencernos de no ser "judaizados", ipero en realidad es un ritual hebreo de YHVH dado a Moisés que ni siquiera era judío!

#### Resumen

Ahora que hemos establecido lo que realmente sucedió cuando Juan realizó la Mikveh consagrando a Yahusha como Sumo Sacerdote en sucesión y transfirió el pecado del mundo sobre Yahusha convirtiéndolo en el Cordero Pascual. Miremos ahora más de cerca el Cordero Pascual y los Sacrificios Diarios que se requieren del Sumo Sacerdote Yahusha.

# Capítulo 5 El Cordero Pascual y los Sacrificios Diarios Introducción

La Ley exige que todos los pecados del pueblo sean transferidos al Cordero Pascual (que es un sustituto anual de la muerte del primogénito) mediante la imposición de manos por parte de un Sumo Sacerdote zadokita. Esto fue logrado en la Mikveh de Yahusha por Juan haciendo a Yahusha El Cordero Pascual.

La Ley requiere que el Cordero Pascual sea de alrededor de un año de edad o "año". Desde el tiempo de la Mikveh de Yahusha por Juan en el año 27 d. C. hasta el sacrificio de la Pascua que hizo Yahusha como Melquisedec pasó poco más de un año en el año 28 d.c. Yahusha era "un cordero de un año o un año".

Los Corderos Pascuales fueron escogidos de un rebaño fuera de

Belén. Así como Yahusha era de Belén.

Luego, los Corderos de Pascua desfilaron por las calles de Jerusalén con todos los habitantes de la ciudad arrojando ramas de palma frente al desfile gritando "bendito el que viene en el nombre de YHVH". Nuevamente, otro ensayo para el Mesías venidero que "vino en el nombre de YHVH" con el nombre YAHwehyeSHUA o Yahusha que significa Yahweh es Salvación. Es en este momento que Yahusha eligió montar a Jerusalén en un burro en cumplimiento de este "ensayo" anual y todo Israel gritó "bendito el que viene en el nombre de YHVH". Es posible que conozca este evento como el Domingo de Ramos.

Luego, el Cordero es exhibido e inspeccionado por imperfecciones durante 4 días, al igual que Yahusha fue inspeccionado en el Templo los días previos a la Pascua y luego juzgado y encontrado inocente ante Pilatos.

El Sumo Sacerdote en el Templo, después de sacrificar todos los corderos en la Pascua, finalmente vendría al Cordero de la Pascua y gritaría en voz alta "Tengo sed" y al Sumo Sacerdote se le daría de beber. Luego el Sumo Sacerdote ofrecería El Cordero Pascual Después de sacrificar el Cordero Pascual, el Sumo Sacerdote gritaría "Consumado es" y los pecados del pueblo serían cubiertos. Yahusha como Sumo Sacerdote justo antes de hacer el Sacrificio de la Pascua (renunciar a su vida) gritó "iTENGO SED!" en el momento exacto el Sumo Sacerdote en El Templo. Yahusha luego exclamó "CONSUMADO ES" exactamente como los Sumos Sacerdotes en el Templo y luego murió como el sacrificio final.

¿Yahusha tenía necesidad de sacrificios por el pecado?

La pregunta acerca de Yahusha es esta: ¿era él literalmente YHVH del Antiguo Testamento en la carne, era él el segundo miembro del trino Dios, o era él un Sumo Sacerdote humano lleno completamente de la plenitud de la deidad de Dios o lleno del Espíritu Santo? ¿Espíritu?

El punto conflictivo es la calificación para servir como Cordero Pascual y quitar los pecados del mundo. Para ser el Cordero Pascual, Yahusha tendría que estar "sin mancha y sin pecado" por alrededor de un año, ya que los Corderos Pascuales eran jóvenes. Sin embargo, ¿significa eso que debe vivir una vida sin pecado desde el nacimiento e incluso nacer de alguna manera fuera de la simiente de su padre para evitar el pecado original? Y si es así, entonces si vamos a creer que Adán transmitió el pecado genéticamente; entonces Yahusha tendría que nacer fuera de la simiente de su padre Yahseph y nacer sin pecado. Es por eso que a Yahseph se le niega el lugar que le corresponde como padre biológico de Yahusha.

Todo esto lleva a la "Doctrina del Nacimiento Virginal". Pero entonces, dado que él debe haber nacido a través del útero y la semilla de su madre, entonces tenemos que lidiar con ella porque ella nació a través de la semilla de un hombre y genéticamente predispuesta al pecado también y habría pasado el pecado de su padre, a Yahusha genéticamente (si eso fuera cierto que el pecado se transmite genéticamente). Esto nos lleva a la "Doctrina del Pecado Original". Esto luego lleva a la "Doctrina de la Inmaculada Concepción" y las mentiras siguen y siguen, una encima de la otra para cubrir la mentira anterior que se basa en la falsa afirmación de que "el pecado se transmite del padre al nacer". ".

El problema es que si María fue inmaculadamente concebida para evitar el pecado original, de modo que ella estaba "calificada" para dar un "nacimiento virginal"... ¿qué pasa con la simiente del padre de su madre? La genética es una realidad difícil de escapar; iTendríamos que encontrar alguna "doctrina" descabellada para explicar cómo los padres de María evitaron el pecado original! Si Adán transmitió el pecado, entonces no hay forma de escapar de nacer en pecado sin importar cuántos "padres" niegues porque cada madre lleva la sangre de su padre. iTendrías que inventar

alguna doctrina como "Yahusha acaba de aparecer del cielo un día" para evitar el "pecado" si fuera cierto que el pecado se transmite genéticamente! La humanidad ha descendido por una pendiente muy resbaladiza debido a la idea errónea de que Yahusha tenía que estar libre de pecado desde el nacimiento. Esto es divertido para mí porque el "pecado" no se transmite genéticamente, la MUERTE es:

### Romanos 5:12

"Por tanto, como el pecado entró en el mundo por un hombre, y por el pecado la muerte, así la <u>muerte pasó a todos los hombres, por cuanto todos pecaron"</u>

iAsí que el cristianismo se metió en este "pez brezal" y salió con todas estas doctrinas falsas para evitar que el pecado se transmitiera a Yahusha cuando de todos modos nunca fue el pecado el que pasó por el nacimiento! La muerte se transmite... incluso a Yahusha cuando murió. Entonces quizás Yahseph era su padre biológico después de todo; iporque YHVH es Espíritu, no carne y Su simiente (impartida en la resurrección, no en el nacimiento humano) no puede morir!

Lucas 20:36

porque ya no pueden morir, porque son como ángeles, y son hijos de Dios, por ser hijos de la resurrección. Yahusha fue declarado hijo de Dios en su resurrección NO en su nacimiento humano:

### Romanos 1:3-4

- acerca de Su Hijo Yahusha el Mesías nuestro Rey, que nació de la simiente de David (ambos María/ José) según la carne (es decir, nació de ambos padres como todos los demás... era un ser humano, por lo tanto, MURIÓ cuando la muerte pasó a TODOS LOS HOMBRES),
- y declarado Hijo de YHWH (engendrado) con poder según el Espíritu de santidad (el Rauch de YHVH que da vida

o aliento de Dios), por la resurrección de entre los muertos.

Entonces, solo los hombres mueren, no Dios, la muerte (no el pecado) se transmite a través del padre, por lo que la simiente de Yahseph se usó en el milagro de dar un hijo a una virgen. No hay forma de que Yahusha fuera "el hijo engendrado de Dios" en ese momento, ya que no pueden morir siendo hijos de la resurrección, no del nacimiento humano.

Entonces, mientras que "todos los hombres han pecado" y mueren como resultado (Yahusha incluido como una ofrenda por el pecado), el pecado, sin embargo, puede ser BORRADO a través de Mikveh haciendo al Mesías "sin pecado" en su ejecución y calificado como El Cordero Pascual(cordero de un año). Desde su Mikveh hasta la ejecución fueron 70 semanas.

Es por esto que el Apóstol Pablo enumeró la Mikveh de Yahusha como la en<u>seña</u>nza fundamental acerca de Yahusha.

Hebreos 6

<sup>1</sup>Por lo tanto avancemos y maduremos en nuestro entendimiento acerca de las cosas concernientes a Yahusha, no desperdiciando (tener que volver a aprender una y otra vez) la enseñanza <u>básica</u> acerca de Yahusha (todo lo que se menciona a continuación está hablando "de Yahusha"):

- El fundamento de Yahusha del arrepentimiento de los actos que conducen a la muerte (refiriéndose a Mikveh de Yahusha para el arrepentimiento por Juan)
- y de la fe de Yahusha en YHVH (para borrar su pecado a través de Mikveh)

<sup>2</sup>instrucciones sobre ritos de limpieza (es decir, debemos conocer los requisitos de la Torá con respecto a Mikveh)

 y (Requisitos de la Torá) de lavado e imposición de manos (en la orden de Yahusha).

Mikveh, el ritual para transferir la autoridad sacerdotal y pasar los pecados del mundo a Yahusha como el Cordero Pascual a través

### de la imposición de manos)

- Cómo Yahusha fue resucitado de entre los muertos por YHVH quien escuchó sus gritos por su piedad en la vida (Hebreos 5:7)
- y cómo Yahusha ahora reina como juez eterno sobre la Casa de YHVH

### (Zacarías 3:7)

<sup>3</sup>Y YHVH solo nos permitirá avanzar hacia la madurez una vez que establezcamos este fundamento firmemente.

Pablo enfatizó la Mikveh de Yahusha en Hebreos 6:1 porque YHVH había establecido que Él purificaría anualmente al Sumo Sacerdote por medio de la Mikveh, haciendo que el Sumo Sacerdote fuera "sin mancha, sin mancha" y "sin pecado" a los ojos de YHVH. Entonces, si simplemente "creyéramos" en las promesas de YHVH (como lo hizo Yahusha), entonces Yahusha ya no tendría que nacer fuera de la simiente pecaminosa de su padre (aunque la Doctrina del Pecado Original es falsa, es la muerte y no el pecado lo que pasó de Adán).

Yahusha simplemente tendría que ser Mikveh'd y consagrado como Sumo Sacerdote y su pecado sería "quitado" por YHVH exactamente como se establece en Zachariah Capítulo 3 con respecto a la unción de Yahusha como Sumo Sacerdote.

### Zacarías 3

Vestiduras limpias para el Sumo Sacerdote, Yahusha

<sup>1</sup>Entonces me mostró a Yahusha el sumo sacerdote de pie ante el ángel de YHVH, y a Satanás de pie a

<sup>2</sup> su derecha para acusarlo. YHVH (a través de Su representante El Angel ante el cual estaban Yahusha y Satanás) le dijo a Satanás: "iYHVH te reprenda, Satanás!

iYHVH, que ha escogido a Jerusalén, te reprenda! ¿No es este hombre un palo ardiente arrebatado del fuego?

<sup>3</sup>Ahora Yahusha estaba vestido con ropa sucia mientras estaba de

pie ante el ángel. <sup>4</sup>El Angel dijo a los que estaban delante de él: Quitadle la ropa sucia. Entonces YHVH dijo a Yahusha: "Mira, yo he quitado tu pecado, y te pondré vestiduras finas ", <sup>5</sup>Entonces dije: "Ponle un turbante limpio en la cabeza". Entonces le pusieron un turbante limpio en la cabeza y lo vistieron, mientras el ángel de YHVH estaba en pie. <sup>6</sup> Y el ángel de Jehová amonestó a Yahusha, diciendo: <sup>7</sup>Así dice Jehová de los ejércitos: (nuevamente YHVH hablando a través de Su ángel delegado): 'Si andas en obediencia a mí y guardas mis requisitos, entonces gobernarás mi casa y estarás a cargo de mis atrios. , y te daré un lugar entre estos que están aquí (a Yahusha se le ha dado un asiento en la Corte del Todopoderoso).

<sup>8</sup> "Escucha, Sumo Sacerdote Yahusha, tú y tus asociados sentados delante de ti, que son hombres simbólicos de las cosas por venir: voy a traerte (a ti) mi siervo, el Vástago (hebreo Notsri; inglés Nazareno, es decir, Yahusha el Nazareno).

<sup>9</sup>iMira la piedra que he puesto delante de Yahusha! Hay siete ojos en esa piedra, y grabaré una inscripción en ella,' dice YHVH Todopoderoso, 'y quitaré el pecado de esta ti<u>erra en un solo día.</u>

<sup>10</sup> "En aquel día, cada uno de ustedes invitará a su prójimo a sentarse debajo de su vid y de su higuera', declara YHVH Todopoderoso".

Cubrimos todo esto en los capítulos 3 y 4 de este libro. Solo quería refrescar nuestros recuerdos antes de continuar. Ahora, desde el punto de vista de la Mikveh de Yahusha, él tendría que vivir libre de pecado, lo cual es exactamente el caso. ¿Por qué crees que YHVH estableció Mikveh en primer lugar... para el Mesías! Era un "ensayo" para que todos los Sumos Sacerdotes se consagraran de esa manera para ofrecer sacrificios señalando y estableciendo el significado de lo que Juan realizó para Yahusha.

¿Pudo Yahusha haber pecado durante su vida y ser calificado como El Cordero Pascual?

¿Es posible que Yahusha no haya nacido perfecto y durante su vida alcance un estado de perfección?

Sí. De hecho, leemos acerca de Yahusha, este es exactamente el caso. A continuación vemos que Yahusha fue "perfeccionado" a lo largo de su vida a través de pruebas y tribulaciones y luego lavado a través de Mikveh a los ojos de YHVH (el único juez que importa). Es el mismo proceso de perfección por el que todos pasamos para aprender la obediencia a YHVH. Recuerde, Yahusha puso el ejemplo y ese ejemplo es El Camino Verdadero. Después de haber sido perfeccionado, se convirtió en fuente (ofrenda por el pecado) de vida eterna para los que le obedecen.

Hebreos 5:8-9

<sup>8</sup> aunque era Hijo, aprendió la obedien<u>cia (a YHV</u>H) por lo que padeció. <sup>9</sup> Y habiendo sido perfeccionado (a través de la obediencia, <u>el sufrimiento. Mikv</u>eh). llegó a ser (no nació de esa manera) el auto<u>r de eterna</u> salvación para todos los que le obedecen.

Vemos a continuación que Yahusha tenía que ser un Mesías humano para calificar como el sacrificio de sangre por la raza humana. Tenía que ser completamente humano en todos los sentidos, otra forma de decir esto es "de ninguna manera era otra cosa que humano" o de ninguna manera era Dios. Yahusha tuvo que "convertirse" en un Sumo Sacerdote misericordioso y fiel al servicio de YHVH y todos los Sumos Sacerdotes (incluyendo a Yahusha) son escogidos entre los hombres, no entre los dioses. Hebreos 2

<sup>17</sup>Por esta razón, él (Yahusha) tenía que ser hecho como ellos (fue hecho hombre), plenamente humano en todos los sentidos, para que pudiera llegar a <u>ser un sumo sacer</u>dote misericordioso y fiel (que son elegidos entre los hombres) en el servicio de YHVH. .

Vemos que Yahusha fue elegido Sumo Sacerdote de entre los hombres y en ese papel como Sumo Sacerdote hizo sacrificios por sí mismo y por el pueblo:

### Hebreos 5

<sup>1</sup> Porque todo sumo sacerdote tomado de entre los hombres es constituido a favor de los <u>hombres en lo que a Dios se refiere para o</u>frecer ofrendas y sacrificios por los pecados; <sup>2</sup> puede tratar con dulzura a los ignorantes y extraviados, ya que él mismo también está acosado por la debilidad; <sup>3</sup> y por eso está obligado a ofrecer sacrificios por los pecados, como por el pueblo, así también por sí mismo

Vemos que fue YHVH quien "perfeccionó" a Yahusha a través del sufrimiento y luego de Mikveh, no que Yahusha por derecho propio nació y vivió de esa manera:

### Hebreos 2:10-18

<sup>10</sup> Al llevar a muchos hijos e hijas a la gloria, convenía que YHVH, por quien y por quien todo existe, (YHVH) hiciera perfecto al iniciador de su salvación (Yahusha) por lo que padecía.

Cuando las escrituras se entienden fuera del contexto de la trinidad pagana, no solo encontramos que la Trinidad no se enseña en ninguna parte de las escrituras, sino que encontramos el surgimiento de un Sumo Sacerdote humano. Eso debería ser bastante obvio después de leer este libro. El Sumo Sacerdote Yahusha, como lo mencionó Zacarías, quien había sido limpiado del pecado a través de Mikveh, fue "perfeccionado" por YHVH y luego calificado como El Cordero Pascual sin mancha al vivir sin pecado durante aproximadamente un año (cordero de un año).

¿Hay evidencia de que la conciencia de Yahusha lo convenció? Si es el caso, como declara la Biblia, que Yahusha tuvo que ser perfeccionado y no nació perfecto. Si es cierto, como declara la Biblia, que Yahusha no vivió toda su vida en un estado de perfección. Entonces, ¿hay evidencia de que la conciencia de Yahusha lo convenció de su imperfección?

Mateo 19

16 Y he aquí vino uno y le dijo: Maestro bueno, ¿qué bien haré para tener la vida eterna? 17 Y él le dijo: ¿ Por qué me llamas bueno? no hay ninguno bueno sino uno, es decir, YHVH: pero si quieres entrar en la vida eterna, guarda los mandamientos (de YHVH). Suena como que la promesa de la Vida Eterna es condicional para ser usada por la obediencia a La Ley tal como lo fue para Yahusha. No escapamos a esa parte de "El Camino" sin importar lo que el cristianismo enseñe.

Vemos nuevamente a continuación, la propia voluntad de Yahusha aparentemente interponiéndose en el camino de YHVH, y Yahusha siendo condenado por ella. Teniendo "cambios de opinión" acerca de toda la situación del Cordero Pascual, Yahusha comenzó a sentirse muy arrepentido y muy descontento consigo mismo. Su propia voluntad incluso se apoderó de él aquí, él sabía que era la Voluntad de YHVH y su destino morir como Cordero Pascual y aun así... Yahusha preguntó si había alguna salida, porque no era su voluntad que muriera así:

Mateo 26

Tomó consigo a Pedro y a los dos hijos de Zebedeo, y comenzó a entristecerse y a angustiarse.

Entonces les dijo: "Mi alma (su voluntad) está abrumada de dolor hasta la muerte (otra forma de decir: "Tengo miedo de morir"). Quédate aquí y vela conmigo, (mientras trato de salir de esto)"

Yendo un poco más adelante, se postró rostro en tierra y oraba: "Padre mío, si es posible, que pase de mí esta copa, pero no sea como yo quiero, sino como tú".

Pero... ila Biblia afirma que Yahusha no tenía pecado! Debemos aceptar la realidad de la Biblia de que Yahusha no nació perfecto sino perfeccionado. Que Yahusha tuvo que aprender la obediencia a YHVH. Que Yahusha no se consideraba "bueno". Y que la conciencia de Yahusha lo convenció de su voluntad que no fue en obediencia a la de YHVH. Una vez que aceptamos que Yahusha era de hecho un Sumo Sacerdote "plenamente humano en todos los sentidos" escogido de entre los hombres siendo de la Casa de Sadoc, entonces debemos armonizar las escrituras que afirman que Yahusha no tenía pecado.

La doctrina de que Yahusha no tuvo pecado porque nació fuera del "pecado original" y vivió una vida libre de pecado no es bíblica. Adán no pasó el pecado genéticamente, pasó la muerte a todos los hombres. Y la Biblia dice que TODOS los hombres han pecado. Yahusha era un hombre y murió, haz las cuentas. Ya he mostrado que Yahusha no nació perfecto, sino perfeccionado. Entonces, ¿qué pasa con:

Hebreos 4

Por tanto, teniendo un gran sumo sacerdote que ha subido al cielo, Yahusha ben Yahweh, aferrémonos firmemente a la fe que profesamos, tenemos <sup>15</sup> porque nosotros no un sumo sacerdote que no puede compadecerse de nuestras debilidades, pero tenemos uno que ha sido tentado en todo según nuestra semejanza, pero no pecó.

Acerquémonos, pues, al trono de la gracia de Dios con confianza, para que podamos recibir misericordia y hallar la gracia que nos ayude en nuestro momento de necesidad.

Hebreos 4 dice que "tenemos un Sumo Sacerdote" que fue tentado y no pecó. Yahusha se convirtió en Sumo Sacerdote cuando Juan lo sometió a la Mikveh y sus pecados fueron quitados. Yahusha no era un Sumo Sacerdote de nacimiento. Fue desde el punto de su prefacio Mikveh que en el oficio de Sumo Sacerdote Yahusha fue tentado y no pecó. Hebreos 4 solo presenta el caso del Plan de Salvación de YHVH a través de un Sumo Sacerdote humano que

YHVH perfeccionó a través de una vida de sufrimiento y luego lo limpió del pecado en Mikveh.

1 Pedro 2

<sup>22</sup> "Él no cometió violencia, ni se halló engaño en su boca", le lanzaron sus insultos, él no <sup>23</sup> Cuando tomó represalias; cuando sufría, no amenazaba. En cambio, se encomendó al que juzga con justicia, <sup>24</sup>llevó nuestros pecados" en su cuerpo en la cruz, para que muramos a los pecados y vivamos a la justicia; "Por sus heridas fuisteis sanados", ovejas descarriadas", pero ahora habéis vuelto <sup>25</sup>al Pastor y Guardián de vuestras almas.

En la anterior cita 1 Pedro 2 se cita al profeta Isaías quien dijo (Isaías 53:9) que no cometió violencia ni mintió. Isaías y 1 Pedro se refieren a las acusaciones presentadas contra Yahusha cuando fue juzgado. Lo juzgaron por insurrección contra el Emperador Romano (incitar a la violencia) y mentir que él era YHVH (blasfemia). Yahusha era inocente de ambos cargos (no cometió violencia ni mintió). Isaías tampoco estaba diciendo nada sobre el estado de pecado de Yahusha desde su nacimiento. El punto de 1 Pedro 2 es que él llevó nuestros pecados en su propio cuerpo (ofrenda por el pecado) en la cruz como el Cordero Pascual, no que nació y vivió libre de pecado toda su vida. Yahusha fue encontrado inocente en su juicio y ejecutado de todos modos. Nuevamente, fue limpiado ritualmente de su propio pecado, luego los pecados del mundo fueron colocados sobre sus hombros en Mikveh y luego YHVH quitó esos trapos inmundos. Los cargos presentados contra Yahusha eran falsos. También lo es la doctrina de que tenía que vivir libre de pecado desde el nacimiento. En ninguna parte de las Escrituras hace esa afirmación o requiere eso del Mesías.

El punto que estoy destacando es que debemos entender las "enseñanzas elementales" sobre el Mesías con respecto a su Mikveh como Pablo enseña en Hebreos 6:1. En ESE contexto, ponemos todas las declaraciones de que él estaba sin pecado

desde el punto de Mikveh en adelante, como Pablo afirma en Hebreos 6 y Zacarías 3 nos muestra. El único requisito a cumplir con respecto al pecado era que a los ojos de YHVH él estaba ritualmente limpio de todo pecado y había sido consagrado Sumo Sacerdote y los pecados del mundo le eran transferidos como El Cordero Pascual.

No hay ningún requisito para ser el Mesías que debe haber nacido libre de pecado (que él y todos nosotros somos de todos modos) y que debe vivir una vida completamente libre de pecado (como nadie puede haber pecado por TODOS); sin embargo, dado que "todos" han pecado y es imposible incluso para Yahusha vivir toda una vida sin pecado, entonces recurrimos a los requisitos de la Torá con respecto a la Mikveh. Yahusha, sin embargo, vivió sin pecado después de Mikveh por 70 semanas.

Pablo discute la diferencia entre Yahusha y otros Sumos Sacerdotes que fueron antes que él. La principal diferencia que señala Pablo es que los otros sacerdotes murieron y ya no están en servicio para ofrecer sacrificios. Yahusha, sin embargo, derrotó a la muerte y vive eternamente en el oficio de Sumo Sacerdote.

### Hebreos 7

<sup>23</sup>Ahora bien, ha habido muchos de esos sacerdotes, ya que la muerte les impidió continuar en el cargo; pero porque Yahusha vive para siempre, tiene un sacerdocio permanente. Por lo cual puede salvar por completo a los que vengan a YHVH a través de él, porque siempre vive (un sacrificio vivo) para interceder por Tal sumo sacerdote realmente satisface nuestra ellosnecesidad: uno que es santo, irreprensible, puro, apartado de los pecadores, exaltado por encima de los cielos (después de la resurrección diferencia de los otros sumos sacerdotes, no necesita ofrecer sacrificios,), día tras día, primero por sus propios pecados, y luego por los pecados del pueblo. Se sacrificó por sus (él y los del pueblo) pecados una vez para siempre (tiempo) cuando se . ., <sup>.28</sup> Porque la ley constituye sumos sacerdotes a débiles hombres; pero el juramento, que vino después de la ley, designó al Hijo, que ha sido hecho perfecto para siempre

Para entender lo que Pablo, un fariseo (experto en La Torá), está escribiendo en esta carta, debemos entender La Torá y poner sus cartas en el contexto de todo lo que dijo. Pablo dice que Yahusha era un Sumo Sacerdote santo, intachable, puro y apartado de los pecadores. Refiriéndose nuevamente a la Mikveh de Yahusha cuando fue ordenado y purificado ritualmente y luego en ese perfecto estado resucitó eternamente. Pablo dijo que Yahusha era "diferente a los otros sumos sacerdotes" en el sentido de que poseía un sacerdocio permanente porque venció a la muerte (no porque Yahusha fuera dios).

Todos los Sumos Sacerdotes tenían Mikveh y se suponía que eran santos, intachables, puros y apartados de los pecadores que ofrecían la Pascua y la Expiación. La única diferencia es que ellos muñeron y quedaron muertos y Yahusha murió y resucitó. En el contexto de que Yahusha es un "sacrificio eterno viviente" que ocupaba una posición permanente como Sumo Sacerdote, Yahusha no necesitaba ofrecer el sacrificio diario de oblación(ofrenda y sacrificio) por los pecados del pueblo y de sí mismo. Él ERA el sacrificio.

Pablo usa una "interjección", que es una frase corta insertada entre comas para aclarar una oración.

La interjección aquí separada por comas fue "primero por sus propios pecados". Se puede quitar una interjección de la oración y la oración sigue siendo un pensamiento completo. La oración dice "A diferencia de los otros sumos sacerdotes, no necesita ofrecer el sacrificio diario por el pueblo". ¿Por qué Pablo pensó que era necesario aclarar aún más que los sacrificios diarios también eran para el Sumo Sacerdote?

Hablaba de la Oblación Diaria. El punto que Pablo estaba diciendo

no tenía nada que ver con que Yahusha no necesitaba sacrificios porque él era perfecto. Se refería a los requisitos de la Torá para la oblación diaria y explicaba que debido a que Yahusha derrotó a la muerte, su cuerpo sacrificado se mantendría como un sacrificio vivo que cumpliría con los requisitos de la Torá de la Oblación Diaria para él y el pueblo. Nuevamente aliviando a Yahusha de tener que vivir toda su vida sin pecado ya que su sacrificio fue "por sí mismo y por el pueblo". No importa cómo mires esto, Yahusha está cubierto por Mikveh y su propio sacrificio. Cuando Pablo afirma en Hebreos 7 arriba que Yahusha se sacrificó por "los pecados de ellos", se está refiriendo a "su" que definió en el versículo anterior como "su propio pecado y luego por el del pueblo". Luego, Pablo termina con la misma declaración que hizo en varias otras ocasiones de que la Ley designa a todos los sumos sacerdotes de entre los hombres en todas sus debilidades, incluido Yahusha (son Mikveh'd ritualmente limpios ante YHVH).

Sin embargo, Pablo distingue a Yahusha del resto debido a un Juramento que vino después (además de) La Ley que se aplica solo a Yahusha el Sumo Sacerdote, este juramento se está refiriendo a lo que escribió unos pocos versículos antes en Hebreos 7:14. Ese juramento del que estaba hablando que citó es que Yahusha sería el Gobernante Sadoc o Gobernante Sumo Sacerdote en Salmos: Salmo 110:4

Así que Pablo está diciendo aquí en Hebreos 7

Porque la ley nombra como sumos sacerdotes a hombres en toda su debilidad; sino el juramento, que vino después de la ley, designó al Hijo, que ha sido hecho perfecto para siempre, como EL GOBERNANTE ZADOK "Melquisedec".

Pablo simplemente está declarando que por la Ley Yahusha fue

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> YHVH ha jurado y no se arrepentirá: "Tú eres sacerdote para siempre, en el orden de Melquisedec".

consagrado Sumo Sacerdote con todas sus debilidades al igual que cualquier otro Sumo Sacerdote y luego apartado de los pecadores a través de la Mikveh y la consagración. Pero en el caso único de Yahusha, él fue hecho el Gobernante Sadoc para siempre por un juramento hecho a él por YHVH. Una vez más, demostrando exactamente por qué Juan le dijo a Yahusha "Tengo necesidad de ser Mikveh'd por ti" porque Yahusha era el mayor Sumo Sacerdote en la Orden de Sadoc.

Yahusha ostentaba el título de "Melquisedec" y es el Eterno Sumo Sacerdote por un juramento hecho a él por YHVH.

### Capítulo 6 Conclusión

En este libro hemos establecido a Yahusha como el Gobernante Sadoc excepcionalmente calificado para ofrecerse a sí mismo como el hijo primogénito, la ofrenda por el pecado y el Cordero Pascual Final. Esta ofrenda satisface la necesidad de un sustituto anual de un cordero que sustituía la muerte de la promesa (Isaac). Hemos examinado el papel de Yahusha como Sumo Sacerdote Eterno que ahora sirve al trono de YHVH como un CORDERO QUE HA SIDO INMOLADO diariamente.

Hemos establecido la Mikveh de Yahusha por Juan como el momento en que Yahusha fue consagrado Sumo Sacerdote, su pecado quitado, y los pecados del pueblo colocados sobre sus hombros como el Cordero Pascual. Hemos visto como Yahusha huyó al desierto como el chivo expiatorio de la humanidad y presenciamos a través de la visión de Zacarías 3 exactamente lo que sucedió después de 40 días y 40 noches en el desierto.

Con una comprensión firme del linaje de Yahusha, tenemos una mejor comprensión de por qué Herodes quería matar a Yahusha y por qué la línea de Sumos Sacerdotes que él nombró eventualmente ejecutó al Mesías.

Ahora sabemos por qué las masas salieron a escuchar a Yahusha el Nazareno, hijo de la Princesa Miriam y el Príncipe Yahseph quienes fueron preparados para dar a luz al Mesías. Ahora sabemos que Yahusha aprendió el verdadero significado de la Torá y "arrepentimiento y salvación" del Gran Notsri Juan.

En este libro hemos investigado el linaje de Yahusha a través de su abuela Ana por parte de su madre para establecer su derecho al oficio de Sumo Sacerdote. También hemos visto el linaje de Yahusha hasta la Dinastía Davidiana para establecer su derecho a gobernar. Hemos establecido a Yahusha derecho al Trono de David en todos los lados de cada rama de su linaje. También hemos establecido que Yahusha fue el legítimo sucesor del Príncipe Juan,

siendo ambos herederos de Yahusha III y ejerciendo el cargo de Sumo Sacerdote como zadokitas. Entonces sabemos entender cómo Yahusha heredó un nombre sobre todo nombre a través de su linaje primero, luego a través de la resurrección.

También hemos examinado el estado de pecado de Yahshúa en el momento de su ejecución y el significado de la Mikveh para limpiar y borrar el pecado ritualmente. Este libro tenía la intención de ayudarnos a comprender al "Mesías humano" que no nació perfecto sino perfecto. El Mesías humano que no nació con el conocimiento de YHVH sino que tuvo que crecer en ese conocimiento y aprender la obediencia a través del sufrimiento. El Mesías humano que debía crecer a favor de YHVH a lo largo de su vida. El único ser humano (hombre) que hizo morir el pecado en el mundo introducido por el único hombre (Adán) al convertirse en una ofrenda por el pecado a YHVH.

Realmente hemos llegado a conocer al Rey Sadoc (Melquisedec) y al Cordero Pascual de Dios. Hemos identificado claramente qué es la "verdad" y qué es el "camino":

Juan 14:6

Yahusha respondió: "Yo soy (mi ejemplo es) el camino y (mi ejemplo es) la verdad y (mi ejemplo es) la vida. Nadie viene al Padre sino por mí (mi ejemplo).

Debemos "vivir como lo hizo Yahusha con el ejemplo":

1 Juan 2

3

Sabemos que hemos llegado a conocer a YHVH si guardamos los mandamientos de YHVH.

Cualquiera que diga: "Yo conozco a YHVH", pero no hace lo que YHVH manda, es un mentiroso, y la

5

verdad no está en esa persona. Pero si alguno obedece la palabra de YHVH, el amor a YHVH verdaderamente se completa en él. Así es como sabemos que estamos en (pacto con) YHVH: El que <sup>6</sup> dice

vivir en pacto con YHVH debe vivir como lo hizo Yahusha (siguiendo su ejemplo en el camino verdadero).

Si vamos a "andar como él anduvo" sería como Yahusha dar el ejemplo y Pablo declara: arrepentirse de nuestras obras muertas, tenerte en YHVH para perdonar nuestras fallas a través de Mikveh. Es por eso que Pablo enumeró ese ejemplo como la doctrina fundamental acerca de Yahusha en Hebreos 6:1.

Vivir en obediencia a la palabra y los mandamientos de YHVH (la Torá) y arrepentimos de nuestras transgresiones y creer que YHVH borrará nuestro pecado a través de Mikveh es el "camino verdadero", es decir, la verdad y es el camino a la vida eterna para aquellos que están en pacto con YHVH a través de la sangre del Cordero Pascual Yahusha el Mesías.

Yahusha tenía que tener toda la Autoridad Sacerdotal Aarónica transferida a él como EL JUSTO SUMO SACERDOTE/ REY (Melquisedec) por el proceso de Mikveh e imposición de manos por el Sumo Sacerdote escogido de YHVH. Yahusha tuvo que ser limpiado del pecado y consagrado por Mikveh para "cumplir toda justicia". Recuerde, la justicia es la obediencia a la Ley. Lo que Yahusha le estaba diciendo a Juan era que tenía que ser Mikveh para cumplir La Ley y convertirse en Sumo Sacerdote.

### Lucas 3

<sup>13</sup> Entonces Yahusha vino de Galilea al Jordán para ser mikveh de Juan. Pero Juan trató de disuadirlo, diciendo: "Necesito ser Mikveh por ti, ¿y tú vienes a mí?"

Yahusha respondió: "Que así sea ahora; es propio que hagamos esto para cumplir todo requisitos de la Ley". Entonces Juan accedió.

Yahusha no podía ser mikveh por cualquier otro Sumo Sacerdote, tenía que ser Juan quien fue profetizado para hacer precisamente eso:

Malaquías 3:1

"Enviaré a mi mensajero, quien preparará el camino delante de mí. Entonces de repente YHVH (a quien) ustedes buscan vendrá a su templo; vendrá el mensajero del pacto (el Gran Notsri), a quien deseáis, dice YHVH Todopoderoso.

Yahusha dijo que Malaquías e Isaías estaban hablando de Juan: Mateo 17:11-13

"Yahusha respondió: "Ciertamente, Elias viene y restaurará todas las cosas. Pero yo os digo, Elias ya vino, y no lo reconocieron, sino que le hicieron todo lo que quisieron. Así también el Hijo del Hombre va a sufrir a manos de ellos. Entonces los discípulos entendieron que les hablaba de Juan el Bautista.

Todo lo mencionado en la visión de Zacarías 3 acerca del Sumo Sacerdote Yahusha ha sucedido en la vida del Mesías. La doctrina de la Mikveh de Yahusha por Juan es tan primordial, es LA enseñanza ELEMENTAL que no puedes progresar en el conocimiento del Mesías sin ella.